Barcode - 2990100073006

Title - Suddhadwita Pushtimaargiya Samskut Vagnmaya Part I

Subject - RELIGION. THEOLOGY

Author - Prof Kantamani Sastry

Language - sanskrit

Pages - 268

Publication Year - 0

Creator - Fast DLI Downloader

https://github.com/cancerian0684/dli-downloader

Barcode EAN.UCC-13



## 



# संस्कृत-वाह-मय

[ प्रथम खण्ड ]



"परिख द्वारकादास-प्रकाशन" (बैठक - मदनक्ताँपा) बंडोदा.

#### विशेष-

प्रस्तुत ग्रन्थ पो॰ कण्ठमणि शास्त्री के सुदीर्घ अध्यवसाय एवं गवेषणा का सुन्दर फल है। एक उपादेय साम्प्रदायिक साहित्य की दृष्टि से ही हमारे सद्गत परिख द्वारकादास ने सम्पूर्ण व्यय-भार उठाकर इसके बृहद प्रकाशन की योजना की थी। उनकी विद्यमानता में और परलोकगत होने पर भी, यह ग्रन्थ उनके प्रकाशन-योजनार्थ प्रदत्त द्रव्य से ही प्रकाशित किया जा रहा है। तदर्थ वे हमारे लिये यहाँ स्मरणीय हैं।

'परिख द्वारकादास-प्रकाशन-योजना' के बढ़ोदा. अक्षय तृतीया : २०२० वि.

गो० श्रीव्रजभूषण शर्मा अध्यक्ष : विद्याविभाग (काँकरोली)

#### शिद्धा॰ यन्थमाला ३१ वां पुष्प

## शहाहेत प्रशामीय-संस्कृत वाह्मय

[साहित्य और उसका विश्वेषणात्मक परिचय]

प्रथम खण्ड

[प्रमागा प्रकरगा]

पो० कण्ठमणि शास्त्री का० वे० शास्त्री, म० ग्र० का०

प्रकाशक:

विद्या-विभाग कांकरोली श्रकाशक:-णो० कण्ठमणि शास्त्री संचालक विद्याविभाग, कांकरोली (राज०)

NO PO

प्रथमावृत्ति १०००

सम्वत् २०२०

प्रथम खण्ड मृल्यः ५ रू

e Care

मुद्रक:— \*
चनद्रकान्त भूषणदासजी साधु
चेतन प्रकाशन मंदिर (प्रिं. प्रेस),
'चेतनधाम', सीयाबाग, बड़ोदा.(गुजरात)
ता. १-५-१९६३

बिशेष:- इस प्रत्थ के २४० पत्र अग्रवाल प्रेस-मथुरा में मुद्रित ।

### - प्रासंगिक वक्तव्य -

श्रमरभारती के प्रांगण में संस्कृत-वाङ्मय का कल्पपादप स्वकीय सौरभातिशय से समस्त विश्वको जो जीवन सुधा प्रदान करता है, उसमें विकसित शु॰ पु॰ संस्कृत वाङ्मय एक विशिष्ट श्रामोदपूर्ण पुष्प-स्तव क है जो श्राज लगभग ५०० वर्षों से परम फल का उद्भावक माना जाने लगा है।

भारतीय संस्कृति के संरत्नक जगद्गुरु श्रीवल्लभाचार्य का प्रादुर्भाव श्रीर श्रवस्थिति ( सं. १५३५-८७ ) उस विषम परिस्थिति में हुई थी-जब देश में परकीय राज्यकान्ति का बोलबाला थानि भारतीय राष्ट्र का लोकजीवन सर्वतः पीडित, त्रासमय, श्रस्त-व्यस्त था, धर्मका शुद्ध स्वरूप तिरोहित-सा हो गया था, संस्कृति अनुदिन श्लीयमाण होकर मुमूर्ष होरही थी। वैदिकधर्म ने पाखण्ड का रूप धारण करलिया था श्रीर देश के शान्तिसुख-दायक पवित्र तीर्थस्थल, देवालय, धर्मपीठ सर्वतः नष्ट भ्रष्ट होगए थे। जनता का शासक राजन्यवर्ग पारस्परिक कलह, वैमनस्य, फूट एवं स्वार्थलोलुपता से चीणशक्ति होकर परचक्र के द्वारा विनष्ट किया जारहाथ! तो सन्मार्ग-प्रदर्शक सुधी-समाज उदरंभरी होकर ऋहंकारविमूढ केवल वाद्विवाद पंक में ऋाकण्ठ डूब चुक्ता था। भारतीय धर्म, संस्कृति, भाषा, वेश, त्राचार, विचार, समाज श्रीर जनता किस प्रलय में निशीर्ण हो जायगी ? वहा नहीं जासकता था। शास्त्रों का उच्छेद हो रहा था, प्रन्थों के संप्रहालय भस्मसात् किये जारहे थे। कहने का तात्पर्य यह कि-भारत 'भारत' रहेगा या नहीं ? यह एक समस्या उठ खडी थी। विशेषकर विन्ध्यका उत्तरीय भाग तौ जिस विनाश चक्र में फ्र गया था उससे उवारनेका सामध्य केवल परमात्मा के हाथ की वात हो गई थी।

अनि सिकंदर लोदी, बाबर श्रीर हुमाऊं का राज्यकाल।

महाप्रभु श्रीवल्लभाचार्य ने तात्कालिक भारतीय दुर्दशाका सर्वागीण वाङ्मय रेखाचित्र स्वरचित एक स्तोत्र में जिस श्रकार खींचा है, वह पठनीय श्रीर मननीय है \*

श्रध्ययन श्रनुशीलन से सिद्धान्त-निर्णय, सैद्धान्तिक निर्णय से साहित्य-( प्रन्थ ) निर्माण, प्रन्थनिर्माण से प्रचार, प्रचार से सामाजिक जागरण श्रीर सामाजिक जागरण से संस्कृति की सुरत्वा होती है, जिसका फल सम्पन्न राष्ट्र की श्रिमन्यक्ति है। भारत इस तथ्य का सदा से प्रयोग करता श्राया है। महापुष्ठ्य जो-स्वकीय युग के ही नहीं परम्परा के भी उन्नायक होते हैं श्रीर जो-इसी लक्ष्य की पूर्ति के लिये श्रवतरित होते हैं-स्वकीय दिन्य चरित्र, श्रादश श्राचरण, उद्घोषक उपदेश एवं विलक्षण प्रभाव से समाज में एक नवीन प्रगति लाते श्रीर ईश्वरीय श्रादेश को पूर्ति करते हैं महाप्रभु श्रीवल्लम ने भी इसी पद्धित का श्रनुगमन किया था। उन्होंने श्रपने जीवन-समय में राष्ट्र की बाह्य एवं श्रान्तरिक वास्तविक स्थिति के परिज्ञानार्थ समग्र भारतवर्ष की तीन वार (लगभग २५ वर्ष तक) परिक्रमाए कीं, स्वकीय जीवन का श्राधे—से श्रिधिक भाग उन्होंने इसी समाज-परिदर्शन श्रीर जनजीवन के जागरण में लगाया था। यह निश्चित है कि— वे देश-संस्कृति-धर्म श्रीर समाज की तात्कालिक स्थिति—श्रथ्यन के श्रनन्तर ही स्वकीय साहित्यक ( वाङ्मय ) रचना में प्रवत्त हुए थे श्रीर यही कारण है कि— वे ग्रद्धाद्वेत पुष्टिमार्गीय सिद्धातों की वाचिनक श्रीर

सर्वमार्गेषु नन्देषु कलौ च खलधर्मिणि पाखण्डप्रचुरे लोके कृष्ण एव गतिर्मम ॥ १॥ म्लेन्छाकान्तेषु देशेषु पापैकनिलयेषु च सत्पीडान्यग्रलोकेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ २॥ गंगादितीर्थवर्मेषु दुन्देरेवाष्ट्रतेषु च तिरोहित्ताधिदैवेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३॥ ग्राहंकारिवमूदेषु सत्सु पापानुवर्तिषु लाभपूजार्थयरनेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ३॥ लाभपूजार्थयरनेषु कृष्ण एव गतिर्मम ॥ ४॥

<sup>\*</sup> उस के कुछ वाक्य इस प्रकार हैं :-

व्यावहारिक प्रतिष्ठा तो कर सके, विशेष व्यापक साहित्य रचना का समय न पासके, यहां तक कि— दोतीन महत्वपूर्ण ग्रन्थों का व्याख्यान भी उनके द्वारा पूर्ण न किया जा सका ?

सं. १५८७ में अपना उत्तरदाखित्व सुयोग्य आत्मजोंको संमलाकर वे ईश्वरीय आजा का परिपालन कर, अनन्तचरणाम्भोजप्रसूता श्रीभागीरथी की घारा में सदा-सर्वदा लोकपावन करते रहने के लिये ही अन्तर्लीन होगए। उनकी भव्य दिव्य शुद्धाद्वेत पृष्टिमार्गीय वाङ्मय-सुधा भारतीय संस्कृति के प्रवाह द्वारा जगत को श्रेय प्रेय का जीवन प्रदान करने में जागरक और समर्थ हो गई।

भगवद्वदनानलावतार श्रीवल्लभ के श्रनन्तर उनके ज्येष्ट श्रात्मज श्री गोपीनाथजी ने पुष्टिमार्ग का व्यावहारिक स्वरूप—संरक्षण किया श्रीर कुछ समय बाद (सं. १६०० के लगभग) उनके अनुज श्रीविद्वलेश प्रभुचरण ने इस कर्तव्य को श्रपना श्रादर्श बनाया।

राजनैतिक विषम उथलपुथल के समय में संस्थापित पुष्टिकत्रतर राजनैतिक शांतिमय अनुकूल वातावरण में श्रीविठ्ठलेश्वर प्रमुचरण के निरीक्षण, संरक्षण, ख्रीर आधिपत्य को पाकर पल्लवित कुसुमित हो गया। शुद्धाद्वेत पुष्टिमार्ग, साहित्य संगीत कला और सर्वतः सुमुखी सांस्कृतिक कल्याणमयी प्रवृत्तियों लहलहा उठा। उस समय इसे जो स्वरूपरक्षा प्रतिष्ठा और वैभव, वर्चस्व प्राप्त हुआ, वह इतिहास जीवन-चरित्र के आदर्श में देखा जा सकता है।

तात्पर्यं यह कि- श्रीविद्धलेश प्रभुचरण की विद्यमानता, ग्राधिपत्य (सं. १५७२ - १६४२) में शुद्धाद्वेत पुष्टिमार्ग की निरस्तमाम्यातिशय उन्नित हुई, वह विस्मणीय नहीं है, इतिहास उसका साक्षी है।

श्रीवहलेश्वर प्रभुचरण (श्रीगुसंइजी) ने शु॰ पुष्टिमार्ग की सर्वतोमुखो उन्नति के लिये वडी दक्षता-कुशलता-से काम लिया था। लोकपोषक पावन सिद्धानत दुग्ध श्रुतिधेनुत्रों से ग्रमरभारती के रूप में दुहकर उन्होंने जहां लवालव मिक्त दोहनी भरी, वहां उसे महानुभाव स्रदास ग्रादि श्रष्टछावी कविभक्त श्रौर श्रनेक श्रमेक पद रचिताश्रों की मधुर वाणी-सिता से भी संमिश्रित किया था और

विद्रसंहिता—व्याख्यान, उपनिषद्थं—प्रतिष्ठापन। गीता-दर्शन ग्रादि। सुबोधिनी, त्रगुमाष्य, पूर्वमीमांसाभाष्य ग्रादि।

प्रभुशी गोवर्द्धननाथ को समर्पित कर जनता को यथेच्छ पान के लिये सुलभ कर दिया था। उस समय से संस्कृत श्रीर ब्रजभाषा तथा अन्य लोक—भाषाओं में जो साहित्यरचना का प्रवाह चला वह श्राजभी (५०० वर्ष तक) श्रद्धाण है। उसके श्राद्यन्त का दर्शन पालेना एक प्रकार से श्रसंभव है। उसका श्रन्य साहित्य—रस उपादेय श्रथच श्रास्वाद्य है।

इतिहास में यह श्रन्वेषणीय है कि- इस छोटी सी काल-ग्रविध में, किसी एक ही धर्मानुयायी वर्ग द्वारा इतने विपुल साहित्य का सर्जन किया गया हो जो-समानान्तर में संस्कृत श्रीर ब्रज (हिन्दी) दोनों भाषाओं के माध्यम से विद्वदर्ग श्रीर जनसमुदाय दोनों के लिये उपयोगी सिद्ध हो सके, उनको श्रानन्द विभोर कर सके।

प्रस्तुत विषय का जो इतिहास लिखा जारहा है कि उसमें प्रन्थ श्रीर प्रन्थ कारों की एक लम्बी नामावली संकलित है। जिसमें भाषा-विभेद के कारण शु॰ पु॰ सहित्य दो विभागों में विभक्त कर दिया गया है (१) शु॰ पु॰ संस्कृत वाङ्मय (१) शु॰ पु॰ वजमाषा वाङ्मय।

द्वितीय विभाग-जो इस प्रन्य के प्रकाशनानन्तर मुद्रित होगा-के सम्बन्ध में कुछ न कहकर इस प्रासंगिक वक्तव्य का लक्ष्य शु० पु० संस्कृत वाङ्मय और उसका अभ्युदय है।

शु॰ पुष्टिमार्गीय सैद्धान्तिक प्रन्थर्गाश ग्रीर संप्रहीत ग्रन्य शास्त्रीय साित्य का एक विपुल संप्रह उसके यत्रतत्र प्रतिष्ठित ग्रिधिष्ठानों में विद्यमान है जो-सुरित्त-ग्रसुरिक्षत मुद्रित-ग्रमुद्रित विदित-ग्रविदित विशीर्ग सभी परिस्थितियों में उपलब्ध हो रहा है।

प्रस्तुत लेखकने जिन २ स्थानों में उसका ग्रवलोकन किया है, पाठकों की ग्रिभिश्चा के लिये उसका संकेत कर देना ग्रस्थाने न होगा :-

नाथद्वारा-गो. तिलाकायित श्रीगोविन्दलालजो महाराजश्री का विद्यामिन्दर
 -विद्या-विभाग।
 (सं. १९८५ में निरीक्षित)

इस लेखक द्वारा लिखित:- १-' शु॰ पु॰ संस्कृत वाङ्मय' (प्रकाशित प्रस्तुत प्र॰ खण्ड ग्रोर प्रकाशन-सापेक्ष अग्रिम खण्ड।) २-' शु॰ पु॰ साहित्यकार-परिचय', एवं 'शु॰ पु॰ साहित्यकार-परिचय', एवं 'शु॰ पु॰ साहित्यकार का इतिहास।

- २ नाथद्वारा-गो. श्रीगिरिधरलालजी महाराज (द्वि. पीठ) का संप्रह! (सं. १६८० में निरीक्षित)
- ३ कांकरोली-गो. श्रीवजभूषणलालजी महाराज (तृ. पीठ) का विद्या-विभाग सरस्वती-भंडार।
- ४ कोटा—गो. श्रीरणछोडलालजी महाराज (प्र. पीठ) का प्रन्थालय (सं. १६८४ में निरीक्षित)
- ५ कामवन-गो. श्रीगोविन्दलालजी महाराज (च. पीठ) का विद्या-विभाग। (१६६० में निरीक्षित)
- ६ काशी-गो. श्रीमुरलोधरलालजी महाराज का विद्याविभाग-संग्रहालय। (सं१६८१ में निरीक्षित)
- सूरत-गो. श्रीव्रजरत्नलालजी महाराज (घ. पोठ) का संप्रहालय
   (सं. १९६५ में निरीक्षित)
- प्रहमदावाद—गो०श्रीव्रजरायजी महाराज का ग्रन्थालय । श्रिधकांश में कांकरोली विद्याविभाग को सुरत्वार्थ सं. २०१६ में समर्पित ।

( सं० १९८२ तथा सं २०१९ में निरीक्षित ) 🕌

उक्त स्थानों में विशाल ग्रन्थ-संग्रह जिसमें सभी शास्त्रों का समावेश हैं। विद्यमान है, और जो लगभग ४५० वर्ष की उत्कट साहित्य-सेवा का फल है। सौभाग्यतः यदि समग्र संग्रहालयों का केन्द्रीकरण किया जाय-जिस में कि न्यूनसे न्यून पसाच हजार प्रन्थों का संकलन हो सकता है, तो यह श्रातिशयों कि नहीं होगी कि—एसा विशाल ग्रन्थ—संग्रहालय कृचित हो होगा। राजनैतिक, सामाजिक नैतिक एवं श्राधिक क्रान्तियों के कारण चीणशक्ति होते रहने पर भी अभिभावकों द्वारा इस श्रोर कोई ध्यान नहीं दिया जाता यह एक परिताप का विषय है। यदि इस कार्य को प्रानाणिक सार्वजनिक ढंग पर सुरक्षा श्रीर सदुपयोग के लिये सुव्यवस्थित किया जाय, तो यह श्रपनी उपमा श्राप होगा श्रीर इस्से साहित्य संस्कृति एवं समाज की महती श्रभ्युन्नित होगी, इसमें सन्देह नहीं है। सं. १६८० से लेकर सं. २०१९ तक सतत परिश्रम के साथ श्रध्ययनद्वारा

इस के ऋतिरिक्त-भुवनेश्वरीपीठ गोंडल में भी छु० पु॰ यन्थों का अच्छा संयह है जो-प्रकाशित सूची से विज्ञाप्त होता है।

मैने जिन श्रमूल्य निधियों का पता लगाया है, उनको श्रान्तरिक दशा का श्रवलो कन किया है उनका उपयोग भाग्य से ही किसी को श्रधिगत हो सकता है। इस साहित्यान्वेषण-काल में तीन चार स्थानों को छोड़ कर श्रवशिष्ट संग्रहालयों की जो दुईशा देखने में श्राई है, उसे न कहकर तदिषक एक श्रिमयुक्ति का स्मरण करादेना ही श्रधिक संगत होगा। वह है:-

"विद्वांसी मत्सरप्रस्ताः प्रभवः स्मयद्षितः त्रवोधोपहताश्चान्ये जीर्णमङ्के सुभाषितम्।" त्रस्तु

संक्षेपत:-इस अमूल्य निधि का साहित्य जगत् को परिचय दियाजाय, इसकी सार्वित्रक सुव्यवस्था और सुरत्ना का प्रयत्न किया जाय, अज्ञात अप्रकाशित अन्यों के अध्ययन प्रकाशनअनुवाद की व्यवस्था की जाय और तद्ये शु॰ पु॰ सम्प्रदाय के संचालकों, विद्वानों, श्रेष्ठियों एवं सर्वसाधारण वैष्णव धर्मानुयायियों का सामूहिक संगठित स्थागमय प्रयत्न हो तो-उससे साहित्य, कला, धर्म, संस्कृति, समाज आदि का वह प्रोज्वलक्ष सामने आसकता है जो-आज ५०० वर्ष से शु॰ संप्रदाय में पनपरहा है।

त्राज से १० वर्ष पूर्व मेरे हृद्य में जगद्गुर श्रीवल्लभाचार्य के द्वारा स्वरूप परिचायित इस साहित्य सुमन-समुदाय की वैजयन्ती गूथने का विचार हुत्रा त्रौर तदर्थ स्वकीय विगत ५० वर्षों के त्रध्ययन की विकसित त्रधिवकसित सभी कलिकाएँ संचित की जाने लगीं। महाप्रभु की प्रेणरा से शुद्धाद्देत पु० संम्प्रदाय के आन्तर त्रौर बाह्य स्वरूप-सौन्दर्य के परिचयार्थ निम्नलिखित ग्रन्थों की रचना का संकल्प जागा-जो न्राज उन्मीलित एवं निम्नलिखित दोनों स्थितियों में निम्नलिखित रूप में विद्यमान है:—

(१) शु० पु० संस्कृत वाङ्मय-यावदुपलब्य, विज्ञात प्रन्थराशिका, सामूहिक परिचय, जिसमें विश्लेषणात्मक दृष्टि से क्रिमिक विषयों का सर्वागीय परिचय हो ग्रीर जो-मौलिक ग्राधार पर, विखरे हुए साहित्य का अनुबन्धक हो। प्रस्तुत ग्रन्थ इसी प्रकार का एक सुमज्जित प्रयास है।

इसमें सामुदायिक विश्लेषण इस प्रकार ग्रिथत किया गया है जैसा कि-महाप्रभु श्रीवल्लभ ने स्वकीय साहित्य-राशि को विभाजित करते हुए कहा है:—

- (क) वेदाः (वेद चतुष्ट्यी)
- (ख) श्रीकृष्णवाक्यानि (भगवद्गीता)
- (ग) व्यास सूत्राणि (उत्तर मीमांसा) चैविह
- (घ) समाधिभाषा व्यासस्य (श्रीभागवत) प्रमाणं तच्चतुष्टयम् श्रविरुद्धं तु यत्त्वस्य प्रमाणं तच्च नान्यथा। (शा॰ निबन्ध)

फलत:-शु० पृष्टिमार्गीय सिद्धान्त-साहित्य प्रमाण-चतुष्टय के रूप में उक्त प्रकार से और अनुबन्ध-चतुष्टय के रूप में निम्न प्रकार से वर्गीकृत होता है:-

- (१) प्रमाण कोटि ग्रन्थ (प्रथम प्रकरण)
- (२) प्रमेय कोटि ,, (द्वितीय प्रकरण)
- (३) साधन कोटि ,, (तृतीय प्रकरण)
- (४) फल कोटि ,, (चतुर्थ प्रकरण)

शुद्धाद्वैत पु॰ साहित्य का वर्गीकरण इसी दृष्टिबिन्दु में एक मौलिक उपक्रम है—तावता प्रस्तुत साहित्य, गंभीर अध्ययन और वैज्ञानिक विभाजक रेखा से पृथक र छांटा जा सकता है। जो पृष्टिमार्गीय साहित्य की सर्वोगीण पूर्णता है।

प्रथम प्रकरण में:- साहित्य के प्रमाण कोटि के ग्रन्थों और उनके साहित्यका स्वरूप-परिदर्शन है। ऐतिहाक्रम से रचनाओं में मूल संस्कृत तदनु व्याख्या टीका, टिप्पण एवं इतर भाषाओं के अनुवाद-साहित्य का संकलन है, जो उन उन का अंग माना जा सकता है, इसके अनन्तर उन शास्त्रों के साहित्य का वर्णन है जो प्रमाण-चतुष्ट्य का अविरोधी है और जो-प्रमेय साधन, फल किसी अनुबन्ध के अन्तर्गत नहीं आता।

द्वितीय प्रकरण में :- प्रमेय स्वरूप के प्रतिपादक ग्रन्थों और उनके उपजीवी साहित्य का संकलन किया गया है।

तृतीय प्रकरण में साधन विषयक प्रन्थ-साहित्य का संकलन है। यद्यपि साधन एवं फल दो विभिन्न कोटियाँ हैं, पर मार्गीय सिद्धान्त-दृष्टि से निःसाधनता को महत्व देने के कारण साधन एवं फल में एक प्रकार से अमेद कहा गया है। तावता साधन अवस्था ही फल-पर्यवसायिनी है और फल-स्थिति ही साधनात्मिका है। प्रसंगोपात्त इसका विवेचन तत्प्रकरण में किया गया है। चतुर्थ प्रकरण में :- उस प्रन्थ-साहित्य का विवेचन एवं परिचय है-जो विभिन्न दृष्टिकोणों से लिखा जानेपर भी परम फल प्रतिपादन-पद्धित को अपनाता है।

इस प्रकार यह ग्रु॰ साम्प्रदायिक समस्त साहित्य प्रमाण, प्रमेय, साधन और फल तथा अविरूद्ध अन्य ग्रन्थ—साहित्य के रूप में—चार प्रकरणों में से प्रमाण प्रकरण के प्रथम खण्ड रूप में मुद्रित कर सम्प्रति प्रकाशित हो रहा है और प्रमेय साधन फल प्रकरण अग्रिम खण्ड में प्रकाशित किये जायगें।

सं० २०१६ में यह सम्पूर्ण वाङ्मय ग्रन्थ संपादित संशोधित किया जाकर अग्रवाल प्रेस मथुरा में प्रकाशनार्थ देदिया गया था-इसका प्रकाशन व्यय द्वारकादासजी परिख ने उठाने का संकल्प किया था और यह घडल्ले के साथ छपने भी लगा था। आशा थी कि-लगमग एक वर्ष के भीतर यह साहित्यजगत के सन्मुख आ जायगा। इस ग्रन्थ-प्रकाशन के साथ यत्रतत्र अन्य प्रकाशन-प्रवृत्तियाँ भी परिखजी द्वारा संचालित कीजारहीं थी कि "मेरे मन कक्षु और है कर्ता के कक्षु और "वाली कहावत चरितार्थ हुई। सं. २०१८ में परिखजी के आक्तिमक निधन से उनका उठाया सारा प्रकाशन-मुद्रण कार्य ठप्प हो गया। श्रीपरिखजी साहित्य के सेवामावी प्रकाशनोनमुख बहुल प्रवृत्तियों को, चालू करने वाले उत्साही मित्र थे। सौमाग्य था कि-उन्होंने अपने समस्त प्रकाशन-मुद्रित ग्रन्थ-राशि एवं संचित सम्पत्ति का अन्तिम विल विद्याविभाग कांकरोली के अध्यक्ष गोस्वामि श्रीव्रजभूषणलालजी महाराज के नाम किया था जिससे उनके उठाये हुए कार्य को आगे चलाया जासके। योजना के अनुसार महाराजश्री ने कुळ समयबाद परिखजी द्वारा उपकान्त प्रवृत्ति को चालू कर किया-जो इस प्रकार है:-

- (१) चौरासी वैष्णवन की वार्ता-गुजराती अनुवाद द्वितीय संस्करण। यह ग्रन्थ प्रकाशित हो गया है।
- (२) शु० पु० संस्कृत वाङ्मय-हिन्दी। प्रस्तुत प्रन्थके आंशिकरूप में प्रकाशित हो रहा है।
- (३) वल्लभीय सुधा-त्रेमासिक निबन्ध पत्रिका । अर्थ-साहाय्य के योग में प्रकाशन सापेक्ष है।

(४) सचित्र सर्वोत्तम स्तोत्र-श्रीवल्लभाचार्य के १०८ नामों पर चारित्रिक आध्यात्मिक टीका।

इस प्रन्थ के लगभग ८० चित्रों के तिरंगे ब्लाक बन गये हैं अविशिष्ट पूर्ति होजाने पर प्रकाशित होगा।

(५) शु॰ पु॰ वज वाङ्मय। शुद्धाद्वेत साम्प्रदायिक वज (हिन्दी) कियों का परिचय और उनके पद कीर्तन तथा काव्य-रचना का संकलन समयानुसार प्रकाशित होगा।

प्रस्तुत योजना के अनुसार अध्यक्ष महोदय तथा च मेरी बडौदा—उपस्थिति के कारण इस प्रन्थ—मुद्रण को बडौदा में ही चालू करना पड़ा, जिसके फलरूप सर्वप्रथम ८४ वार्ता का गुजराती अनुवाद प्रकाशित हुआ, जिस में लगभग ६ मास व्यतीत होगए। इसके बाद विद्याविमाग कांकरोली के 'कृष्णदास पद संग्रह' प्रकाशन को प्राथमिकता देनी पड़ी जो—जगभग दो वर्षों में जाकर उदित हो पाया है। उक्त प्रसंग और वर्तमान संकटकाळीन कई कारणों से शु० पु० सं० वाङ्मय के प्रमाण प्रकरण का अन्तिम डेट फर्मा छपने का संयोग नहीं आया और यह डेट वर्षे तक जैसा का तैसा ही पड़ा रहा। अव कहीं 'कृष्णदास 'पद—संग्रह के अनन्तर 'चेतन प्रकाशन मंदिर 'वडौदा में इस के मुद्रण का संयोग आ पाया है। सम्प्रति मुद्रण—सम्बन्धी मुद्रीर्घ विलम्ब के कारण यह प्रथम खएड रूप में ही प्रकाशित हो रहा है। प्रमु की कृपा और इच्छा होने पर शेष अंश का मुद्रण कराकर यह प्रन्थ पूर्णे किया जासकेगा ऐसी आशा है।

यद्यपि प्रकरण चतुष्टयारमक शु० पु० संस्कृत वाङ्मय प्रन्थ ही पूर्णतया उपादेय हो सकैगा, तथापि मेरे नेत्रजन्य व्याधि (मौतियाबिन्द) से आकान्त होजाने से 'अकरणान्मन्द करणं श्रेयः ' को ही ठीक समझा गया है। प्रत्यक्ष दर्शन की महत्ता से शुद्धाद्वेत सम्प्रदाय की जो भी साहित्यिक सेवा मूर्तरूप धारण करसके, मेरे ग्रध्ययनका परम फल होगा।

कहने का तात्पर्य यह कि-प्रस्तुत खण्ड और आगे प्रकाशनीय अंश को मिलाकर सम्पूर्ण ग्रन्थ में शुद्धाद्वेत दर्शन के यावत्प्राप्त साहित्य का सर्वांगीण परिचय दिया गया है। जो उक्त वेदान्त दर्शन के अनुशीलन के लिये सर्वप्रथम अनिवार्य और उपादेय हैं। इस ग्रन्थ के अनन्तर प्रस्तुत साहित्य-माला के निम्न भाग और भी उपस्थित किये जायों जिनके अध्ययन, मनन से जगद्गुर श्रीवल्लभाचार्य की वेदान्त-दृष्टि, उसके सर्वभौन माहातम्य, सर्वाङ्गीण परिचय और लोकोपकारिता के साथ उसका मौलिक ऐतिहासिक साक्षात्कार होगा।

- (क) शु॰ पुष्टिमार्गीय साहित्य का इतिहास और साहित्यकार— जिसमें युगों के विभाजन के अनुसार साहित्यकारों का परिचय उनकी कृतियाँ, कृतियों का वेज्ञानिक अध्ययन द्वारा साहित्य के इतिहास पर बाह्य आध्यात्मिक प्रकाश डाला गया है।
- (ख) शुद्धाद्वैत पुष्टिमार्गीय घेदान्त-दिग्दर्शन-आन्तर् आध्यातिमक परिचय।
- (ग) शुद्धाद्वित साम्प्रदायिक इतिहास-बाह्य भौतिक परिचय।
- (घ) शुद्धांद्वेत पु० साम्प्रदायिक-सांस्कृतिक परिचय।

सम्प्रति तो भगविद्च्छानुसार प्रस्तुत ग्रन्थ का अवशिष्ट (२४१ से २५२ पत्रात्मक) श्रंश सुद्रित कराया जाकर सापेत्त आवश्यक पूर्ति से इस प्रथम खण्ड को सम्पन्न कर प्रकाशित किया जारहा है-आशा हैं इतना ही अंश किसी एक आवश्यकता की तो पूर्ति करेगा ही और कलतः सुधी-समाज की सदाशा सम्बिलत समुत्कण्ठा इसकी सम्पूर्ति तथा इतर सापेक्ष साहित्य के मुद्रण, प्रकाशन को प्रेरणा प्रदान करेगो।

कार्यवाहुल्य, एवं अन्य कई मंमटों के होते हुए भी पं० मोतोदासजी चेतनदासजी अध्यक्ष चेतन प्रकाशन मंदिर ( प्रेस ) बडौदा ने इस प्रन्थ की प्रकाशन-पूर्ति में सह योग दिया है, तदर्थ ने स्मरणीय है। इतिशुभम्।

खडोदा श्रीबैठक मन्दिर सं. २०२०

विधेय—
पो० कण्ठमणि शास्त्री
संचालक: विद्याविभाग, कांकरोस्तीः

यह ग्रन्थ सम्पादित होकर प्रकाशन की अपेक्षा खता है।

### गु॰ ए॰ संस्कृत बाङ्मय

## विषय सूची

### — प्रथम खण्ड [प्रमाण प्रकरण] —

| नाम                                | पत्र       |
|------------------------------------|------------|
| प्रथम प्रकर्ण                      | [ १-६७ ]   |
| शुद्धाद्वेत सिद्धान्त की प्रतिष्ठा | . 8        |
| शु॰ पु॰ वाङ्मय का वर्गीकरण         | પૂ         |
| प्रमाण चतुष्टय स्रौर उसका साहित्य  | Ę          |
| (१) वेद                            | ( ७-६५ )   |
| स्वरूप परिचय                       | ও          |
| शाखा विभाग                         | 3          |
| वेद-प्रतिपाद्य                     | १०         |
| वेद सम्बन्धी मान्यता               | १५         |
| वेद के प्रति विविध दृष्टि कोण      | <b>?</b> 9 |
| वेदार्थं परिज्ञान पद्धति           | २३         |
| वेदचतुष्ट्य-साहित्य                | 38         |
| उपनिषद्-साहित्य (परिचय)            | 75         |
| दश तथा श्रन्य उपनिषद् न्याख्याए    |            |
| सूक्तार्थ – विवरण – ( ग्रन्थ )     | ष्य ३      |
| प्रकीणं मन्त्र व्याख्यान (,,)      | 32         |
| [गायत्री मन्त्रादि व्याख्यान]      | ६०         |
| तथा प्रकीण वेदान्त ग्रन्थ          | Ęu         |

| द्वितीय प्रकरण                       | [ ६८-८५ ]    |  |  |  |
|--------------------------------------|--------------|--|--|--|
| २) श्रीकृष्णवाक्यानि [गीता]          | <b>を</b>     |  |  |  |
| श्रीकृष्ण वाक्य सम्बन्धी मान्यताः    | ६८           |  |  |  |
| भगवद्गीता-साहित्य-व्याख्या           | ७२           |  |  |  |
| सीता सिद्धान्त प्रतिपादक श्रन्थ      | <b>⊏ १</b>   |  |  |  |
|                                      |              |  |  |  |
| तृतीय प्रकरण                         |              |  |  |  |
| (३) व्यास सूत्राणि [ उत्तर मीमांसा ] | [ ८५-१२२ ]   |  |  |  |
| व्याससूत्रों का स्वरूप परिचय         | <b>=</b> 4   |  |  |  |
| (अध्याय, पाद, ऋधिकरण विचार )         |              |  |  |  |
| व्याससूत्रों पर शु॰ सां॰ साहित्य     | ₹ €          |  |  |  |
| बृहद्भाष्य श्रौर श्रगुभाष्य          | ، <b>९</b> = |  |  |  |
| बृहद्भाष्य श्रीर प्रकाश ( व्याख्या ) | 900          |  |  |  |
| व्याससूत्रभाष्य का नामकरण            | 903          |  |  |  |
| अगुभाष्य-साहित्य ( व्याख्या )        | १०८          |  |  |  |
|                                      |              |  |  |  |
| चतुर्थ प्रकरण                        |              |  |  |  |
| /. \ [ - \ C - \ T                   | r            |  |  |  |

|                    | (8)        | [समाधिभाषा-भागवत | ] | [ १२३-२१४ ] |
|--------------------|------------|------------------|---|-------------|
| स्वरूप परिचय       |            |                  |   | 973         |
| पुरुषार्थं श्रीर भ | क          |                  |   | 978         |
| भक्ति स्त्रीर भागव | <b>व</b> त |                  |   | , 7         |

| भागवत श्रीर पुराण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 970         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| भागवत का त्रिविध स्वरूप                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 933         |
| प्रामाण्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 935         |
| मान्यता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <b>9</b> ३८ |
| समाधिभाषा पर शु॰ सा॰ साहित्य ( भागवतार्थे निवन्धादि )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 989         |
| भागवत निबन्ध का प्रतिपाद्य विषय ( शास्त्र स्कन्ध प्रकरण अध्यायार्थ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 184         |
| सुबोधिनी का प्रतिपाद्य विषय ( वाक्यार्थ, पदार्थ, अन्तारार्थ )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १६८         |
| व्याख्यान-पद्धति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १६९         |
| भाषा त्रैविध्य (परिचय )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १७१         |
| भगवत्स्वरूपता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | १७२         |
| भागवत पर शु॰ पु॰ साहित्य ( व्याख्या )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | १७३         |
| सुबोधिनी टीका पर एक दृष्टि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | १७४         |
| सुबोधिनी-साहित्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>१७६</b>  |
| ( प्रथम से द्वादश स्कन्ध तक सुबोधिनी परिदर्शन ऋौर व्याख्या )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |             |
| भागवत्पर ग्रु० सिद्धान्तीय श्रान्य साहित्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २ १४        |
| And the state of t |             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| अन्य ( अविरुद्ध ) ग्रन्थ साहित्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ३ १६        |
| श्रन्य शास्त्रों की श्रामाणिकता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| त्र्यविरुद्ध शास्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | २ १७        |
| पूर्व मीमांसा श्रौर उस पर शु० पु० साहित्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | २१९         |
| उपवेद                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <b>२२३</b>  |
| वेदांग                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>२२</b> ४ |
| श्रर्थशास्त्र श्रौर कामशास्त्र की उपादेयता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | २२५         |
| त्रर्थशास्त्र—कामशास्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | २२६         |

| न्याय शास्त्र-तकशास्त्र                 | २२७         |
|-----------------------------------------|-------------|
| योग तथा सांख्य शास्त्र                  | २२ट         |
| व्याकरण ग्रौर कोश-साहित्य               | 37          |
| संगीत शास्त्र-साहित्य                   | <b>२</b> २९ |
| स्भृति ( धर्मशास्त्र )                  | २३०         |
| आचार ग्रन्थ (साहित्य                    | २३१         |
| ज्यौतिष व्रतोत्सव पर्वादि निर्णय प्रनथः | २३३         |
| वर्षोत्सव निर्ण्य प्रन्थ                | <b>२</b> ३५ |
| प्रकीण उत्सव निर्णय ग्रन्थ              | २३६         |
| श्रीरामायण                              | २३९         |
| रामायण पर प्रन्थ साहित्य                | २४०         |
| महाभारत-                                | २४१         |
| काव्य नाटक चम्पू                        | २४२         |
| भगवन्माहारम्यादि निरूपक साहित्य         | 288         |
| ऐतिह्य निरूपक साहित्य                   | . 280       |

## शु॰ पु॰ संस्कृत वाङ्मय

### प्रथम प्रकरण

### शुद्धाद्वैत सिद्धान्त की प्रतिष्ठा—

विक साहित्य से अनुप्राणित भारतीय धर्म, सदाचार संस्कृति के मौलिक सिद्धान्त-प्रतिपादक अमर-भारती के वाङ्मय विश्व में तात्विक चिन्तनात्मक रूप में 'शुद्धाद्वेत सिद्धान्त' और अनुष्ठाना-त्मक रूप में भक्तिमार्गान्तर्गत 'पृष्टिमार्ग' का सिद्धान्त अपना एक गौरव पूर्ण अधिष्ठान रखता है, जिसमें आसुरी वृत्तियों से बचकर देवी सम्पत्ति के अनुगामी जीवों को स्व-स्वरूपज्ञान, कर्ताव्याकर्ताव्य का अवबोध और अभ्युद्य निःश्रयस के साथ परमानन्दमय स्थिति-प्राप्ति का प्रतिपादन किया गया है।

दोष निरासक अथच गुणाधायक प्रस्तुत विशद सिद्धान्त के मूल प्रवर्तक जगद्गुरु श्रीवल्लभाचाय के प्रन्थ-प्रणयन के साथ हो वह भारत की पुण्य भूमि में अवतरित होता है, और अपनी वृद्धिगत निर्मल धारा द्वारा प्रतिदिन लचाविध जीवों को आप्यायित करता है। त्रिविध तापसंतप्त मानव-जीवन के हृदय सरोरुहों को विकसित कर उन्हें चैतन्य-मय बनाना ही इस ज्ञान-सहस्ररिम का प्रतिफल है, जो भारतीय पारंपरिक तत्वानुचिन्तन-प्रणाली और वस्तु के स्वरूप-परिष्कार का नवीनतम अनुष्ठान है।

ऐतिहासिक जगत् में महाप्रभु श्रीवल्लभाचार्य के माध्यमिक शिच्चणकाल में ही इस त्रालोक की जगत्पावनी किरण का परिचय मिलने लगता है, जब वे त्रपने श्रद्धेय गुरुचरणों के समच शास्त्रीय तत्वज्ञान की गम्भीर चर्चा में त्रपने सतीर्थ्य बन्धुत्रों को इस त्रपरिज्ञात वैदिक रहस्य के निर्देशन द्वारा निरुत्तर कर देते त्रीर गुरुवर्य को स्वकीय त्रालोकिक प्रतिभा से त्राश्चर्य चिकत । शुद्धाद्वेत सिद्धान्त-प्रतिपादन का यह

एक मौखिक युग था, जब श्रीवल्लभ ही उसके एक मात्र प्रतिपादक और अनुगामी थे। पारंपरिक धारणात्रों, बौद्धिक संस्कारों एवं शास्त्रगुंफित तर्भबहुल सिद्धान्त-चक्र से जब बिरला ही कोई विद्वान् निकल कर उन्मुक्त ज्ञान-गगन में खांस लेने की स्थिति में नहीं था, ब्रह्मवाद के स्थान पर उसे मायावाद का साँप संघ गया था, विद्वत्समाज में विशुद्ध दृष्टि से किसी अपर लिचत सिद्धान्त रत्न की सत्ता स्वीकार करने वाला नहीं था, तब फिर ज्ञान-पिपास कोमलमति विद्याध्ययनपरायण छात्रों की कथा तो दूर सुतरां दूर ही थी ? जो अपनी अप्रस्कृटित प्रतिभा के कारण शुकवल्पाठशील और एकमात्र गुरु के लालाटिक थे। विषम परिस्थिति में भी इस विज्ञान का प्रकाश कहाँ तक रुक सकता था ? श्रीवल्लभ के प्रामाणिक सारगर्भित युक्तियुक्त कर्म-ज्ञान-भक्ति के समन्वयात्मक सिद्धान्त-प्रतिपादन शैली ने चमत्कार बतलाया और शनै:-शनै: छात्रों और उनके द्वारा विद्वत्समाज में यह चर्चा का विषय बना। चारों स्रोर वैदिक सिद्धान्त के रूप में अद्वैत के ऊपर शुद्धाद्वैत का प्रकाश छाने लगा। सर्वशास्त्रों की समन्वय-पद्धति ने विद्वत्समाज में आदर पाया और श्रीवल्लभाचाय इस सिद्धान्त के प्रथम संस्थापक माने जाने लगे।

सामयिक परिपाटी और जैसा कि काशी सहश विद्या-केन्द्रों में अद्याविध प्रचलित है, छात्रों और पंडितों की मंडली में समय-समय पर शास्तार्थों में इसकी चर्चा होने लगी और कुछ समय बाद यही एक शास्तार्थ का मुख्य विपय बन गया। जहाँ-तहाँ शास्तार्थ-प्रसंगों में पच्च विपच की साजसजा प्रस्तुत होने लगी जिसमें श्रीवल्लभ को ही प्रमुख माग लेना पड़ता था। बाल्यावस्था में ही प्राप्त होने वाली इस अप्रतिम ख्याति और शास्तार्थ-विजय ने एक बार ऐसा भी अवसर ला खड़ा किया जब श्रीलद्भण महुजी ने अपने पुत्र श्रीवल्लभ को ऐसे प्रसंगों में भाग लेने से मना किया। समय निकलता गया, नवीन वेदान्त-विचार की परिपाटी प्रसृत होती गई, अवरोध होने पर भी वाग्पति की सुर-सरस्वती अवस्द्ध न हो सकी, श्रीवल्लभ 'बालसरस्वती' के रूप में प्रख्यात होगये।

कौदुम्बिक परिस्थिति में पितृचरण के दिवंगत हो जाने पर ग्यारह वर्ष की वय में जब श्रीवल्लभ देशकाल की जानकारी के लिये भारत-परिक्रमा करने लगे, इस सिद्धान्त-प्रसार ने देशव्यापी रूप धारण किया। जनजीवन की वास्तविक दशा को जांचते हुए उसकी राजनैतिक कठिनाइयों में जीवन मरण के प्रश्न में भारतीय सांस्कृतिक-रज्ञा के लिये उस समय जो भी प्रयत्न हुए, उन सब में भक्तिमार्ग का प्रकाश ही अमृत-सिंचन था, और जिसमें श्रीवल्लभाचार्य के अनुप्रह मार्ग ने दिव्य शक्ति का दर्शन कराकर आत्मविश्वास उत्पन्न करने में कोई कसर उठा नहीं रक्खी थी। तात्कालिक देशकाल की संहारक स्थिति का अनुभव आज के जीवन में असंभव है, उसकी भांकी तो उन थोड़े से वाक्यों से हो सकती है जो-आचार्यों ने प्रसंगोपात अपने प्रन्थों में टांके हैं। भारतीय जीवन के परिज्ञान और संरच्या के लिये श्रीवल्लभाचार्य ने आसेतु-हिमाचल भारत की तीन बार पैदल यात्रा कर जो आदर्श स्थापित किया वह अन्य किसी आचार्य के जीवन में देखने को नहीं मिलता। शुद्धाद्वेत साहित्य में इसे 'पृथ्वी-परिक्रमा' के नाम से कहा जाता है जो-बहुत कुछ सार्थक है। यह निःसन्देह है कि-इस भूमंडल में भारत-आर्यावर्त-की गणना कुछ विलच्चण रूप में ही है, जिस पर प्रकाश डालना यहाँ अस्थाने है।

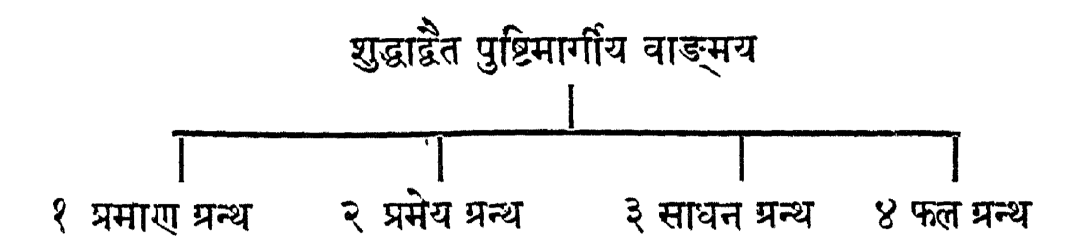
इसी भारत-तीर्थीकरण के प्रसंग में अन्तर्देशीय व्यापक रूप में श्रीवल्लभाचार्य के विशुद्ध वाङ्मय का दर्शनसौभाग्य आर्यजगत् को तब होता है जब वे नृपति-सार्वभौम महाराज कृष्णदेव की आयोजित अखिलभारतीय विद्वत्सभा में वेष्णव-सिद्धान्त की विजय वेजयन्ती फहराते और यावन्मात्र विद्वानों से मान्य होकर कनकाभिषेक से अभिषिक्त 'अखिल-भूमंडलाचार्यवर्य जगद्गुरु' के आसन पर विराजमान किये जाते हैं। इस विशाल शास्त्रीय दिग्वजय और अनुपम श्रीविभूषित सन्मान ने अप्रिम परंपरा के लिये शुद्धाद्वेत वाङ्मय का वह अविचल रूप स्थापित कर दिया जो—'न भूतो न भविष्यति'के उदाहरण में लोकजीवन-जीवातु का स्पष्ट दिग्दर्शक है, जो-भारतीय विचार-धारा का एक नया परिष्कार अथच आविष्कार है। इस महान् आयोजन के बाद और समानान्तर में आचार्यों द्वारा वह वाङ्मय विश्वविदित होने के साथ ही मूर्त रूप धारण करता गया, जो आज प्रन्थ-रचना के रूप में हमारे सामने विद्यमान है।

सेंद्वान्तिक दृष्टि से कहा जाय ? तो यह स्वीकार करने में कुछ विसंवाद नहीं है कि-यह शुद्ध अद्वैतवाद आज का नहीं बहुत पुराना

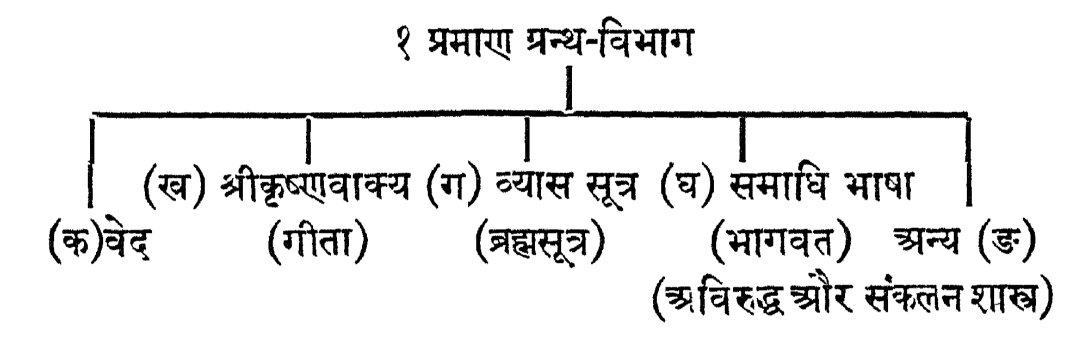
श्रीर उतना ही पुराना है जितना कि—वेद । श्राद्यगुरु श्रीशंकराचार्य ने केवलाद्वेत रूप में इस ब्रह्मवाद को स्वीकार करते हुए भी तत्सामयिक बौद्ध-वाद की लपेट से सुरिचत रखने के लिये इसके आसपास एक ऐसा त्रालबाल खड़ा किया था जो-त्रावश्यक होने पर भी भ्रमोत्पादक था। लौकिक-पारलौकिक दोनों सत्तात्र्यों को तिरस्कृत कर शून्यवाद की प्रतिष्ठा करने वाले प्रबल बौद्ध-सिद्धान्त के सामने जन-मानस में वैदिक सन्मान उत्पन्न कर देना बड़ा कठिन था। फलतः उन्होंने बौद्धवाद से मिलते-जुलते और उससे स्वतन्त्र-विपरीत भी कुछ ऐसे सिद्धान्त की स्थापना की जो-अपना काम कर गया और आर्यजगत् वेद-ज्ञान के प्रति पुनः श्रद्धावान् हो सका । श्रीशंकर ने सिचदानन्द परमात्मा की स्थिति में सत् की लौकिक सत्ता का अपलाप करते हुए चित् और आनन्द की एक-रूपता द्वारा पारलौकिक सत्ता की प्रतिष्ठा की। भागवत वैदिक सिद्धान्त "सर्व ब्रह्म वेदं" को स्वीकार करने के पहिले उन्होंने "आत्मैवेदं" को अपनाया, और 'आत्म' शब्द के अर्थ में जीव और ब्रह्म दोनों की प्रत्यच परोच सत्ता का घंट भारतीय जनता के गले नीचे उतारा। इस कड़वी-मीठी दवा ने सिद्धोन्ततः स्वस्थ होकर विशुद्ध विचार की परिपाटी को जन्म दिया, भारतीय चिन्तना में वैदिक साहित्य पर पुनः विचार की श्रास्था पनपी । श्रीरामानुज,श्रीमध्व श्रादि श्राचार्यों ने श्रपने श्रपने दृष्टि-कोण से वैदिक साहित्य का अनुचिन्तन किया और भारतीय विचार-धारा में नये-नये तत्वों का समावेश प्रारंभ हुआ। पन्द्रह्वीं शती तक वेदान्त के विचार-स्रोत से छोटी-बड़ी कुल्या, सरिताएँ निकलकर देश को आर्द्र बनाती रहीं, पर इसका मौलिक अजस्त्र प्रवाह तबतक अवतरित नहीं हुआ जबतक श्रीवल्लभ के प्रचार ने उसके मार्ग को अवरोधहीन नहीं बना दिया। उनके भगीरथ-प्रयत्न ने वैदिक सिद्धान्त की अतुल पावन सिलल राशि से जगत् को आप्यायित कर दिया।

श्रीवल्लभाचार्य चरण द्वारा सिंचित यह सिद्धान्त-कल्पपादप श्रागे चलकर श्रानेक शाखा, प्रशाखों, पत्रों, कुसुमों श्रीर फलों से विस्तृत हुआ, जिसे हम वैज्ञानिक दृष्टि से निम्न विभागों में विभाजित कर सकते हैं—

### शु० पु० वाङ्मय का वर्गीकरण्—



इस प्रकार मुख्य विभागों के अनन्तर प्रमाणप्रन्थात्मक वाङ्मय निम्न रूप में विभक्त होता है जिसमें प्रस्थान चतुष्टयात्मक भाग विशेष और अविरुद्ध-संकलात्मक भाग गौग है।



क-वेद चतुष्टय—संहिता तथा मन्त्र-भाग, उपनिषद्-विवरण-प्रन्थ, संस्कृत टीका तथा भाषानुवाद। ख-श्रीकृष्ण वाक्य—(गीता) विवरण प्रन्थ,संस्कृत तथा भाषानुवाद ग-च्यास सूत्र, (ब्रह्मसूत्र), उत्तर मीमांसा-विवरण प्रन्थ, संस्कृत तथा भाषानुवाद।

घ-समाधिभाषा (भागवत)-विवरण प्रन्थ, संस्कृत तथा भाषानुवाद । इ-अन्य-अविरुद्ध शास्त्र, संकलनात्मक विवरण

संस्कृत तथा भाषा प्रन्थ।

सम्प्रति इस प्रथम प्रकरण में प्रमाण प्रन्थों का १—स्वरूप २—मान्यता त्रौर ३—उसका साहित्यिक परिचय, सम्मुख रखा जा रहा है। द्वितीय में प्रमेय प्रन्थ, तृतीय में साधन प्रन्थ त्रौर चतुर्थ में फल प्रन्थों पर शब्द-विस्तार किया जायगा।

शु० पु० वाङ्मय में प्रमाण विषयक तत्वज्ञान पर क्या विचार-धारा है ? अन्य सिद्धान्तों के साथ उसका कहाँ तक संवाद और विसंवाद है ?

किस-किस ने कितने प्रमाणों को अंगीकार किया है ? आदि विषयों पर प्रस्तुत प्रन्थ के सिद्धान्त-खंड में कहा जायगा। प्रसंगोपात यहां प्रस्थान-चतुष्ट्य पर उसका दृष्टिकोण सामने रख देना अधिक उपयुक्त प्रतीत होता है।

### प्रमाण-चतुष्टच और उसका साहित्य-

शुद्धाद्वैत सिद्धान्त की आधार भूमि प्रमाण-चतुष्टय पर स्थिर है। यह वाङ्मय त्राधार युगायुगान्तर से त्रविनाश्य स्रौर स्रविकम्प्य रहा आया है। श्रीवल्लभाचार्य ने भारतीय संस्कृति के आद्य प्रवर्तक वेद वेदान्त तथा तद्रथ-प्रतिपादक अन्य गंभीर साहित्य को प्रमाण-कोटि में स्वीकार कर शास्त्रों के समन्वयात्मक दृष्टिकोण को अपनाया है, जो एक अनुपम प्रयत्न है। इस प्रकार का प्रयत्न इसके पहिले अन्यत्र दृष्टिगोचर नहीं होता। यों तो वैदिक सिद्धान्त के समर्थक या प्रतिपादक सभी श्राचार्यों ने श्राप्तवाक्य रूप वेद, गीता श्रीर ब्रह्मसूत्र को प्रमाण मान कर ऋपने ऋर्थ का प्रतिपादन किया है, पर उनमें सिद्धान्त की स्थापना प्रथम ऋौर उसको प्रमाणित करने की भावना बाद में दृष्टिगोचर होती है। यह कहना पड़ेगा कि-श्रीवल्लभ के सिवा सभी आचार्यों ने निगम कल्पतर के फल स्वरूप भागवत की सिद्धान्त-स्थापना में उपेचा-सी कर दी है, उसे वे स्वीकार करते हुए भी वेद के समकत्त आसन पर आसीन नहीं कर सके, ऋौर न उन्होंने किसी उलभी हुई गुत्थी को सुलभाने में भागवत का उपयोग ही किया है। श्रीवल्लभाचार्य ने भागवत को भी वही महत्व प्रदान किया जो वेद, गीता ऋौर ब्रह्मसूत्रों को प्राप्त था। बादरायण महिषे व्यास ने यदि वेदों का व्यास किया था? उन्होंने महाभारत में यदि श्रीभगवान् की अमृत वाणी गीता का प्रथन किया था ? और जैमिनि की पूर्वमीमांसा के संशोधन रूप यदि उत्तर मीमांसा का प्रण्यन किया था ? तो क्या कारण है ? कि-उनके द्वारा ही समाधि में अनुभूत

१ गोस्वामी श्रीपुरुषोत्तम जी ने स्वकीय 'प्रस्थानरत्नाकर' ग्रन्थ में इसका सांगोपांग निरूपण किया है जो-गंभी ररहस्य-वेदियों के लिये ग्रध्ययन की वस्तु है। इसी प्रकार के श्रीर कुछ ग्रन्थों के मतानुसार यहाँ इसका विवरण दिया जा रहा है।

भागवत को छोड़ दिया जाय ? जब कि-उसमें यत्र-तत्र सर्वत्र वैदिक रहस्य ही भरा हुआ है, पद-पद पर उत्तमऋोक परब्रह्म का यशोगान किया गया है।

श्रीवल्लभाचार्य ने भारतीय प्रमाण-परिशीलन की इस तुटि को दूर किया और नवीन दृष्टिकोण से भागवत को प्रमाण-कोटि में ला बैठाया। श्रापने वेद, गीता, ब्रह्मसूत्र इन तीन, शब्द-प्रमाण भूत प्रन्थों के साथ भागवत को चौथा प्रमाण प्रन्थ माना, और किसी भी सिद्धान्त को स्थिर करने के पूर्व उसे चारों प्रमाणों की एक वाक्यता से परखा। प्रमाण-चतुष्ट्य की पद्धित में उन्होंने उत्तरोत्तर को पूर्व-पूर्व-सन्देह-वारक माना। वेद में सहसा बुद्धिमान्द्य से होने वाले सन्देह के निरसनार्थ श्री गीता, गीता के सन्देह-श्रापकरणार्थ ब्रह्मसूत्र, ब्रह्मसूत्र में उत्थित सन्देह की निवृत्ति या स्पष्टीकरण के लिये श्रीभागवत को प्रमाण माना और कहा कि:— जैसा भागवत निगम का सार है, उसी प्रकार वह नि:शेष संशयों का निरासक है, श्रीर उसकी रचना ही एतदर्थ हुई है।

### (१) वेदु

#### स्वरूप परिचय-

साधारणतया 'वेद' शब्द का अर्थ ज्ञान है। यह 'वेद'शब्द विद् धातु से बना है' वेद को निगम भी कहते हैं, जिसका तात्पर्यः— "नितरां गमयति ब्रह्म बोधयति इति परमोपनिषन्निगमः" "-ऐसा होता है

छन्दों श्रीर चरणों से युक्त मन्त्र को 'ऋक' कहते हैं, इसका दूसरा पर्याय 'ऋचा' भी है। गुप्तार्थ का श्रमिव्यंजक 'मन्त्र' कहलाता है। देव-स्तुति श्रथवा तत्सम्बन्धी किसी श्रनुष्ठान में प्रयुक्त होने वाले श्रर्थ का स्मरण कराने वाले वाक्य को भी 'मन्त्र' कहते हैं। इस प्रकार वेद में ऋचा श्रथवा मन्त्रों द्वारा श्रनन्त गंभीर लौकिक श्रलौकिक सभी विषयों का वर्णन है, जिनमें श्रमन्त ज्ञानराशि भरी हुई है।

वेद के सम्बन्ध में कहा है — रूपागामवलोके चक्षुरिवान्यन्न कारगं दृष्टम् ।
 तद्वदृष्ट्यावगतौ वेद वदन्यो न वेदको-हेतुः। (शब्दार्थ चि०)

२. [ भा० प्र० १,१ सुबो० ]

वेद चार हैं जो—'वेद चतुष्ट्यी' इस नाम से अभिहित होते हैं। मन्त्रों के संग्रह का नाम 'संहिता' है। चारों वेदों की अनन्त शाखाएँ हैं, जिनकी गणना ११३१ है। भाष्य में ११३० शाखाओं का उल्लेख है। यह सब चार भागों में विभक्त हैं। जिन्हें 'संहिता' कहा जाता है।

- त्राखंद—(बह्वच संहिता) पुराणों के अनुसार इसकी २१ शाखाएँ हैं, जिनमें सम्प्रति एक मात्र शाकल-शाखा उपलब्ध है, जिसपर सायण भाष्य है।
   इसके दो प्रकार से विभाग है।
  - (क) मंडल अनुवाक और वर्ग।
  - (ख) अष्टक अध्याय और सृक्त।

२. यजुर्वेद-(निगद संहिता) 'यजुः' शब्द का अर्थ पूजा और स्तुति है। कहीं कहीं गद्य को भी 'यजुः' कहा जाता है। ऋग्वेद का 'होता' मन्त्रों का उच्चारण करता हुआ देवों का आह्वान करता है, और यजुर्वेद का 'अध्वर्यु' याग का विधिवत संपादन करता है, अतः इसमें कर्म का प्राधान्य है, इसके अध्यायों में यज्ञ कियाओं के मन्त्र और विधियों का संग्रह है।

यह कृष्ण श्रीर शुक्त इन दो भागों में विभक्त है।
पुराणों के अनुसार कृष्ण यजु की ११ शाखाश्रों के नाम मिलते
हैं, जिनमें १ तैं तिरीय, २ मैत्रायणी, ३ कठ—यह मुद्रित हो चुकी हैं।
चरक संहिता का प्रचार पंतं जिल के समय था, पर श्रव बाकी की सभी
श्रप्राप्त हैं। शुक्त यजुः की १७ शाखाश्रों में माध्यंदिनी या वाजसनेयी
तथा काण्व यही दो शाखाएँ प्राप्त होती हैं। इस प्रकार यजुः की
१०६ शाखाश्रों में केवल पाँच शाखाएँ उपलब्ध हैं। तैत्तिरीय संहिता को
तैलंग-द्रविड देश में 'श्रापस्तम्व' शाखा भी कहा जाता है, यह शाखा
शु० पु० के संचालक श्रीव झभाचार्य की पारंपरिक शाखा है। तैत्तिरीय
संहिता पर सायण, बालकृष्णदीिचत श्रीर महभास्कर कृत भाष्य
मिलते हैं। 'माध्यन्दिनी' शाखा पर उव्वट श्रीर महीधर दोनों के भाष्य
हैं। माधव, श्रनन्त देव श्रीर श्रानन्द भट्ट ने भी इस पर भाष्य-प्रणयन
किया है।

१ भाग० द्वा० ६।५०-५३।

३. सामवेद—(छन्दोग संहिता) 'साम' शब्द का ऋर्थ प्रिय किंवा प्रीतिकर वचन है। गायन को भी साम कहते हैं। संगीत छारा देवों को प्रसन्न करने वाले को 'उद्गाता' कहते हैं।

शास्त्रों के कथनानुसार साम की १००० शाखा हैं, पर सम्प्रति
न ही के नाम मिलते हैं। ऋाठवीं राणायणीय शाखा के विष्णु पुराण्
के अनुसार नौ भाग हैं। सत्यत्रत सामश्रमी ने सामवेद साहित्य पर
ऋच्छा परिश्रम किया था। राणायणीय के विभाग में कौथुमी पर
सायण-भाष्य है। जैमिनीय शाखा भी छप चुकी है।

४. ऋथर्व वेद—( ऋांगिरसी संहिता ) ऋंगिरा ऋषि के वंशज ऋथर्विऋषि के द्वारा ऋषिकृत होने से इसे 'ऋथर्व वेद' कहते हैं। ऋषि ऋंगिरस गोत्री थे, ऋतः इसकी संज्ञा ऋथर्वागिरस वेद भी है।

शास्त्रों के अनुसार इसकी ध शाखाएँ हैं जिनमें 'शौनक' और 'पैप्पलाद' यही दो उपलब्ध हैं। अथर्ववेद की पैप्पलाद शाखा काश्मीर में शारदा लिपि में प्राप्त हुई थी जो जर्मनी में छपी ।

#### शाखाविभाग-

जैसा कि प्रथम कहा जा चुका है वेदों की ११३१ शाखा थी, परन्तु अब उनमें से बहुत-सी लुप्त हो चुकी हैं। श्रीवल्लभाचार्य ने एक स्थान पर लिखा है कि सम्प्रति वेद की ११ शाखाएँ प्रचलित हैं। (शा० नि० प्रकाश कारिका ५२), उनकी 'प्रकाश' टीका के 'आवरण-भक्त' नामक व्याख्यान में श्रीपुरुषोत्तम जी इनका उल्लेख इस प्रकार करते हैं—

- (१) यजु की:--१-तैत्तिरीय, २-काण्वी, ३-माध्यन्दिनी, ४-मेत्रायणी ४-मानवी।
  - (२) ऋक् की--६ शांखायनी ७ आश्वलायनी।
  - (३) साम की— न कौथुमी ६ राणायणीय।

<sup>\*</sup> वैदिक साहित्य के ग्राधार पर

(४) अथर्व की १० शौनकी ११ पैप्पलादी। यह एकादश है। तैत्तरीय की ही हिरएयकेशी शाखा कहते हैं।

एक ही वेद ऋक् यजु, साम और अथर्व इन चार नामों से चार संहिता के रूप में विभाजित किया गया है। ऋक् के द्वारा होता, यजु के द्वारा अध्वर्यु, साम के द्वारा उद्गाता और अथर्व के द्वारा ब्रह्मा यज्ञान्ष्रान तत्पर होते हैं। अतः यज्ञ के स्वरूप में इनके चार भेद हैं। इस वेद प्रतिपादित धर्म की जिज्ञासा पूर्ति इतिहास पुराण नामक पाँचवे वेद से होती है। अतः विशेषतया पाँच वेद माने जाते हैं। ‡ [भाग० प्र०४, २१, २२ वलोक सुबो०]

महर्षि वेद व्यास ने कलिकाल के जीवों को मन्द प्रज्ञ देख कर वेद का चतुर्घा व्यास किया और अपने शिष्यों को इनका अध्ययन कराया। ऋग्वेद के पैल ऋषि यज्ञ के वैशंपायन, साम के जैमिनि और अथर्व के सुमन्तु नामक ऋषि थे। इनमें सुमन्तु दारुण कठोर थे, अतः इनकी अभिचार की ओर अधिक प्रवृत्ति थी और यही कारण था कि अथर्व में कुछ आभिचारिक प्रयोग मिलते हैं। वेद सभी प्रकार के जीवों के मनोरथ साधक गिने जाते हैं, अतः तामसी जीवों के लिये उनके अनुरूप उसमें ऐसे प्रयोगों का होना भी संगत है। चारों वेद धारणा सामर्थ्य के अभाव में शिष्य प्रशिष्य और तिच्छिष्यों के द्वारा अनेक रूप धारण कर स्वल्प रूप में विभाजित होते गए जिन्हें शाखा रूप में कहा जाता है । अल्प मेधावी पुरुष भी इन्हें धारण कर सकें तद्र्थ कृपण वत्सल भगवान वेद व्यास ने शाखा रूप में इनका विभाग किया है। \* वेद-प्रतिपाद्य—

प्रमाण मूर्धन्य वेद के द्वारा प्रमेय स्वरूप ईश्वर का परिज्ञान होता है। यह परम तत्त्व वेदान्त में 'ब्रह्म', स्मृति में परमात्मा ख्रोर भागवत में

<sup>्</sup>रं चारों वेदों के सम्बन्ध में संहिता भाष्य, ग्रारण्यक, ब्राह्मण ग्रादि कौन कौन ग्रन्थ कहाँ कहाँ छपे हैं ग्रीर उनका मूल्य क्या है, यह सब परिचय पं रामगोविन्द जी रचित 'वैदिक साहित्य' नामक ग्रन्थ से विदित हो सकता है।

<sup>†</sup> भाग । द्वा ६। ५४ से ८० तथा ७ ग्र० १ से ४। \* भाग । प्र० ४, २१, २२ इलो । सु०।

'भगवान' शब्द से अभिहित होता है। अतः इस ब्रह्मालेंग प्रमेय का ज्ञान वेद प्रमाण से होता है। यद्यपि शु० सं० की सिद्धान्त दृष्टि से जैसा कि गीता में भी कहा गया है:—भगवान श्री हरि प्रमाणादि से परिज्ञात नहीं हो सकते, वे अपनी इच्छा और कृपा से ही ज्ञानगम्य और किसी रूप में साचात् आविर्भूत होते हैं, तथापि श्री वल्लभाचार्य के कथनानुसार तप और वेद बोधित युक्ति से ही परमात्म विषयक विद्या समधिगत होती है। अतःवेदाध्ययन-परिशीलन से परम्परया परमात्मज्ञान में सहायता मिलती है इसे अपलापित नहीं किया जा सकता। वेद, स्वकीय साधन और स्वकीयार्थ प्रतिपादक:—न्यास प्रणीत महाभारत में प्रथित भगवद् गीता तथा ब्रह्म सूत्र और समाधि-भाषा (भागवत) के द्वारा निःसन्दिग्ध तत्वज्ञान से जीवों को श्रेयः प्राप्ति कराते हैं, यह निर्विवाद है।

श्रीवल्लभाचार्य के श्रीतिरिक्त सभी श्राचार्य प्रस्थानत्रयी (वेद, गीता, ब्रह्म सूत्र इन्हों तीन) को प्रमाण मानते हैं, पर श्राचार्य के सिद्धान्त में व्यास की समाधि भाषा (भागवत) एक श्रीर चौथा प्रमाण है। वास्तव में भागवत के बिना तीनों के रहस्य का विशदीकरण भी नहीं होता।

इसं सिद्धान्त की प्रमाण-कोटि में श्रुति और सूत्र की एक कोटि है, गीता और भागवत की दूसरी\*। इन दोनों के प्रतिपाध प्रमेय में कोई भेद नहीं है। श्रुति में परमात्मा का रूप "यः सर्वज्ञः सर्वशक्तिः" के अनुसार ज्ञान और क्रिया दोनों से युक्त कहा गया है। इसीलिये दोनों से युक्त ब्रह्म का निरूपण करना सभी प्रमाण प्रन्थों का लदय है। वेद के पूर्वकाएड में केवल क्रिया (यज्ञ रूप) का और उत्तर काएड में ज्ञानस्वरूप का प्रतिपादन है तो व्यास-सूत्र वेद के संशयों का निराकरण कर ब्रह्म सम्बन्धिनी जिज्ञासा की पूर्ति करते हैं। इसलिये दोनों एक कोटि के हैं। इधर क्रियाज्ञानशक्ति उभय रूप से हमें साकार परमात्मा का परिदर्शन गीता और भागवत में होता है, ज्ञान स्वरूप से गीता परमात्मा का जो साज्ञान् कराती है उसका तो कोई उदाहरण है ही नहीं, इधर क्रिया (चिरत्र) रूप में उनकी विविध लीलाओं का जो

श्र शास्त्रार्थ त० नि० कारिका

परिदर्शन भागवत में होता है वह बेजोड़ है। अतः यह दोनों एक कोटि के हैं। वेद में खंडशः और भागवत में पूर्णतः परब्रह्म का निरूपण हुआ है।

इसे श्रीवल्लभाचार्य ने यों कथन किया है:—

'यज्ञरूपो हरिः पूर्वकांडे ब्रह्मतनुः परे, अवतारी हरिः कृष्णः श्रीभागवत ईर्यते।" (निबन्ध शा०प्र०)

वेद के ब्रह्मकांड ( उत्तर कांड ) में ज्ञानसिद्धि के लिये उपासना का निरूपण आवश्यक सममा गया है, अतः अिन, सूर्य, इन्द्र. वरुण, मरुत आदि देवों की उपासना का वहाँ वर्णन मिलता है। पर यह परम रहस्य है कि वे सब परमात्मा के ही अङ्ग हैं। अङ्गी परमात्मा है। ज्यास सूत्रों में यद्यपि यह स्पष्ट है कि परमात्मा ही इस सृष्टि का कर्ता, पालियता और संहर्ता है, तथापि यह वहाँ स्पष्टतः प्रतिपादित है कि ऐसे सभी शब्द किस्वा नाम जिनसे प्रथक सत्ता का अवमान होता है, वे सब परमात्मा के ही वाचक हैं। उन-उन देवों में और परमात्मा में अङ्गाङ्गी भाव है, ज्यष्टिरूप देव और उनकी उपासना साधन रूपा है, और अङ्गी समष्टि ब्रह्म की उपासना फल रूपा है। यही दोनों की एक वाक्यता है और इसी आधार पर प्रमाण चतुष्ट्य द्वारा प्रमेय का परिन्हान होना चाहिये।

वेद के पूर्व काण्ड का एक अन्य अर्थ 'ऋत' है, जिसे अनुच्छीयमान धर्म कहा जाता है। यह धर्म प्रवृत्ति स्वभाव (प्रमाण बल) का पोपक है। उत्तरकाण्ड का अर्थ 'सत्य' है जिसे प्रमीयमाण धर्म कहा जाता है, जो निवृति के लिये प्रमाण बल का पोषक है और ज्ञानरूप है। [भाग० प्र० १०, २६ क्लोक सुबो०]

श्रायवर्मानुसार मानव जीवन चार श्राश्रमों में विभक्त है। श्रतः वेद चारों श्राश्रमों को श्रधिकारानुसार शिचा प्रदान करता है, जो इस प्रकार है:—

क-प्रवृत्ति मार्ग प्रतिपादक १- ब्रह्मचर्याश्रम में अध्ययन श्रीर अर्थावबोध रूप से।

२—गृहस्थाश्रम में धर्मानुष्ठान रूप से

ख—निवृत्ति मार्ग प्रतिपादक ३—वानप्रस्थाश्रम में तपःस्थिति श्रौर त्रह्म जिज्ञासा की पूरकता से। ४—सन्यासाश्रम में त्रह्मज्ञान ब्रह्म-भूय स्थिति से।

वेद के अनुसार चारों आश्रमों में देत्यांश जीवों के द्वारा भी धर्मानुष्ठान, यज्ञयागादि विधान सम्भव है, एतर्श्य उनके द्वारा लोक-कल्याण में बाधा न आवे और उसका दुरुपयोग न हो तद्र्थ सत्वमूर्ति रूप से प्रकट होकर भगवान सात्विकों को ही उस धर्म में प्रेरित करते हैं और राजस तामस जीवों को उससे निवृत्त करते हैं। यदि ऐसा न होता तो सभी जीव वैदिक साधनों की और ही प्रयत्नशील दीखते, पर ऐसा नहीं है। परिपाल्यमान होने पर भी समस्त वैदिक धर्म जगत में प्रवृत्त होते हैं। अनधिकारी जीवोंको वैदिक धर्म से विमुख करने के लिये परमात्मा ऐसा अवतार धारण करते हैं जहाँ वे स्वयं वेद के विरुद्ध आचरण कर वैसा ही उपदेश देते हैं। जैसे बुद्धावतार आदि। राजस, तामस भ्रांतजीव उनके रहस्यार्थ को न समक्त कर आपाततः रमणीय असच्छास्त्रों के वाग्जाल में फँस जाते हैं और वैदिक धर्म से सदा विमुख बने रहते हैं। भाग० द० २, ३४ श्लोक सुबी०]

वेद के यज्ञात्मक पूर्व काण्ड में दो प्रकार के कर्मों कः निरूपण है। १—नित्य कर्म, २—काम्य कर्म। नित्य कर्म का फल नित्य और काम्य कर्म का फल विकृत होता है। जिसे धन, पशु, पुत्र त्रादि के रूप में व्यक्त किया जाता है। काम्य कर्म के फलों का उल्लेख वेद में नित्य कर्म की प्रसिद्धि के लिये किया गया है, उसका एकान्ततः त्राभिप्राय लौकिक-फल सिद्धि नहीं है। काम्य कर्म का फल-निरूपण नित्य कर्म का अङ्ग है क्योंकि पशु पुत्र त्रादि लौकिक फलों के धिना नित्य कर्म का त्रावरण त्राविक कठिन हो जाता है। काम्य फल का प्रतिपादन वेद का मुख्य प्रयोजन नहीं है, किसी भी प्रकार से नित्य कर्म की सिद्धि करना ही बेद का परम प्रयोजन है।

सारांशतः वेद में साधन और फल दोनों रूप से श्रीहरि का प्रति-पादन किया गया है, क्यों कि वे ही पुरुषार्थ रूप हैं और स्वकीय यज्ञादि कर्म द्वारा अभिब्यक्त होकर जीवों का श्रीय साधन करते हैं। रूप प्रपक्ष में जो जीव भगवद्दति रिक्त बुद्धि से आसक्त हो जाते हैं उन्हें माया ( अहंताममतात्मक ) बंधन से छुड़ाने के लिये ही प्रभु ने अनुप्रह कर वेद का आविष्कार किया है। प्राकृतिक गुणों के अनुसार देव, मानव और दानव नाम त्रिविध जीव पैदा हुए हैं। वे सभी स्व-स्व गुण भेदानुसार वैदिक ज्ञान प्राप्त करते हैं। प्रकृति वैचित्र्य से वेदार्थ भी उनके समज्ञ भिन्न-भिन्न हो जाता है और इसी लिये अनेकवाद प्रचलित होते जाते हैं जो 'वेद-वाद' कहलाते हैं। गीता में "वेद-वाद रताः" इस विशेषण से ऐसे लोगों का ही स्मरण किया गया है। अतः बिशेषतया वेद का रहस्य समभने के लिये व्याससूत्र, गीता और भागवत का सहारा लेना चाहिए, उन्हों की एकवाक्यता से उसका निष्कर्ष जानना चाहिए।

वेद जिसे निगम और अन्य तद्विरोधी शास्त्र जिन्हें आगम कहते हैं—परमात्मा का ही निरूपण करते हैं। वह परमात्मा गुणातीत और सगुण दोनों रूपों से सर्वत्र विद्यमान है। अतः गुणातीत स्वरूप से वेद में और सगुण स्वरूप से भागवतादि शास्त्रों में उसका निरूपण है।

पूर्व मीमांसा (जैमिनि स्त्र) पर रचित कारिकाश्रों में श्री बरुतभा चार्च ने 'वेद प्रिणिहितो धर्मो ह्यधमस्ति द्विपर्ययः 'श्रीर 'वेदो-खिलो धर्म मूल्तं' श्रादि श्रुति वचनों के श्राधार पर सिद्ध किया है कि—धर्म वही है जो वेद प्रतिपादित है, वेद विरुद्ध श्रधम है, वेद ही धर्म का वास्ति विरु श्रादार है, श्रातः वेदार्थ ही धर्म स्वरूप है, श्रीर इसी लिये महर्षि जैमिनि ने व्याससूत्रों की रचना के पूर्व 'श्रथातो धर्म जिज्ञास।' श्रादि सूत्रों के द्वारा उसका सम्यक्त विवेचन किया है। यद्यपि व्यास से कहीं कहीं उनका मत नहीं मिलता है श्रीर भगवान वेदव्यास ने भी उनके मत का उल्लेख किया है तथापि जैमिनो के द्वारा वेद के पूर्व कांडार्थ का श्रीर व्यास के द्वारा उसके उत्तर कार्यड का श्रुतिरहस्य मीमांसित हुत्रा है, श्रीर इसी लिये मीमांसारूप में दोनों का श्राख्यान होता है, पूर्व श्रीर उत्तर उसके दो विभाग हो जाते हैं। [पूर्व मीमांसा कारिका २२, २४]

वेद के सम्बन्ध में कई विद्वान् शब्दों की प्रवर्तकता को स्वीकार

करते हैं। वे कहते हैं कि विधिवाक्यों के द्वारा ही अधिकारी को कर्म करने की प्रयुत्ति होती है, अतः वेद विधि वाक्य और तदनन्तर्गत शब्द ही प्रवर्तक माने जाने चाहिये। पर श्री बल्लभाचार्य का मत है कि ब्रह्म-वाद को छोड़ कर शेष सभी स्थानों पर शब्द के श्रवणानन्तर होने वाली प्रयृत्ति में शब्द को कारणता प्राप्त होती है। जिसके ६ पत्त हैं—१ शब्द स्वरूप २ शब्दाभिप्रायज्ञान ३ शब्दभावना ४ शब्द की अभिधा वृत्ति ४ शब्द की आज्ञा शक्ति ६ इष्ट साधनता का ज्ञान। परन्तु यह सब प्रवृत्ति में कारण नहीं होते। कारण तो भगवान श्री कृष्ण की इच्छा ही है, वे जहाँ जिसे जिस रूप में प्रवृत्त करना चाहते हैं, करते हैं। निवृत्त करते हैं और तदनुरूप ही उस कार्य की निष्पत्ति होती है। वेद का मूल मन्त्र गायत्री इसी ओर संकेत करता है और केन छान्दोग्य आदि उपनिषदों में इसका स्पष्टी-करण हुआ है। [ सर्व नि॰ निबन्ध॰ का॰ १७७ से १-१ ] वेद सम्बन्धी मान्यता—

परमाप्त भगवन्निश्वास रूप वेद के सम्बन्ध में श्री बल्लभाचार्य इस प्रकार प्रतिपादन करते हैं:--

वेदा इति, शब्द एव प्रमाणम्, तत्राप्यलौकिक ज्ञापकमेव। तत्स्वतः सिद्ध प्रमाण् भावं प्रमाणम्। वेदाः सर्व एव काग्रडद्वयस्थिताः, ऋर्थवादि रूपा ऋपि।

[तत्व दी० शा० निबन्ध कारिका ७]

इसका ताल्पर्य है कि प्रत्यच्च अनुमान ऐतिहा और शब्द इन चार प्रमाणों में शब्द ही वास्तविक विश्वसनीय प्रमाण है । अन्यों में भ्रान्तत्वादि दोष होने के कारण उन्हें एकान्तत्या प्रमाण नहीं माना जा सकता। शब्दार्थ भी यही कहता है, अतः आत वाक्य रूप शब्दात्मक वेद ही अलौकिक परिबोध के लिये प्रमाण हो सकते हैं। शब्द प्रमाण में भी इतर सावारण शब्दों की समानता के कारण शब्दत्व रूप में वेद को प्रामाण्य नहीं है, अपितु अलौकिक ज्ञापक शब्दत्व रूप से हम उन्हें प्रमाण मानते हैं। अर्थात् धर्मया ब्रह्म के स्वरूप जैसे अलौकिक पदार्थ तत्व को वेद के अतिरिक्त अन्य प्रमाण प्रदिशेत नहीं कर सकते। 'प्रावाणः प्लवन्ते' 'गावो वे सत्र मासत' इत्यादि वाक्य जो लोक-दृष्टि से असम्बद्ध प्रतीत होते हैं, उनमें ज्ञाता के बुद्धि-दोष से अप्रमाणिकता आती है।

अतः वे सब अर्थवाद आदि भी खतः प्रमाण भूत हैं। प्रमाण रूप से उसी को स्वीकृत किया जाता है—जो लोक से अनिधगत अर्थ को ज्ञान-गम्य करता है। "लोकानिधगतार्थ-गन्तृत्व रूपस्येव प्रामाण्यस्य स्वीकारात्"। [आवरण भंग निबन्ध]

प्रामाण्यवाद दो प्रकार का है—१ स्वतः प्रामाण्य २ परतः प्रामाण्य परतः प्रामाण्य-वाद में प्रवृत्ति के सामर्थ्य से ही ज्ञान की प्रमाणता का प्रह्ण होता है। उसके लिये भी किसी अन्य सामर्थ्य की आवश्यकता होगी, इस प्रकार की अनवस्था के हटाने के लिये कहीं विश्राम करना होगा, सो आगे चल कर या तो योग संग्रुद्ध अन्तः करण को ही प्रमाण मानना पड़ेगा, अथवा शुद्ध सत्व को ही प्रमाण का अनुप्राहक स्वीकार करना होगा। ऐसी अवस्था में उससे उत्पन्न होने वाले ज्ञान की स्वतः प्रमाणता विवश होकर स्वीकार करनी होगी। इथर जब बिचार करते हैं तो योगसिद्धि और सत्व की संग्रुद्धि श्रुत्युक्त साथनों से ही हो सकती है, यह मानना होगा। उक्त साधन जिनका महत्युक्ष आचरण करते हैं—का विश्वास वेद के द्वारा ही सम्भव है, अतः सर्व निरपेत्र वेद ही अन्ततो गत्वा स्वतः प्रमाणभूत सिद्ध होते हैं। क्योंकि उनमें ही सत्वसंशोयकता अनिधानार्थ गन्तत्व भगवद्वाक्यता और भगवन्निश्वास रूपता है, वे सत्य नित्य और शद्धे य है, निरितशय श्रे यः प्रद हैं।

परतः प्रामाण्य-वाद में अनेक दोष होने के कारण स्वतः प्रामाण्य-वादी उन्हें (वेदों को) ही निरपेच प्रमाण मानते हैं, अतः समस्त वेद जो पूर्व उत्तर काण्ड दो रूपों में अवस्थित ओर अर्थवादादि रूप है स्वतः प्रमाण हैं, उनकी तुजा पर कोई आरूड़ नहीं हो सकता। 'प्रावाण प्लवन्ते' आदि वाक्यों की यथार्थता हमें रामावतार में सेतुबन्ध प्रकरण में दीखती है। अतः वेद अचर मात्र भी अन्यथार्थ का कथन नहीं करता। 'वेदो-चरमात्रम प्यन्थथा न वदति" इस प्रकार श्री बल्लभाचार्य वेद के सम्बन्ध में अपनी मान्यता प्रस्तुत करते हैं। उनके अन्य कुळ वाक्य इस प्रकार हैं।

१ वेदश्चाद्धर मात्रमप्यन्यथा न वदति, अन्यथा सर्वत्रैव तदविश्वास प्रसङ्गात्

२ वेदेत्तरमात्रमन्यथा कल्पनेऽपि दोषः स्यात्।

३ तस्मात् वेदेत्तरमात्रस्याप्यसत्यार्थं ज्ञानस्याभावाद् वैदिकान न सन्देहः

४ वेदीकादणुमात्रेपि विपरीतन्तु यद् भवेत् । तादृशं वा स्वतन्त्रं चेदुभयं मूलतो मृषा [त्राणु०२, २, ३६]

भारत मा० पं॰ गट्टूलालाजी ने 'वेदान्त-चिन्तामिणि' में कई प्रमाणों श्रीर युक्तियों के द्वारा वेदों की स्वतः प्रमाणता पर पर्याप्त प्रकाश डाला है।

# चेद के प्रति विविध दृष्टिकोण—

वेद के स्वरूप सम्बन्ध में आचार्यों ने कई दृष्टियों से विचार किया है, जो उनके विभिन्न प्रन्थों में मिलते हैं। यथा...

(१) वेद की वृत्त-रूपता में कहा गया है:--

"व्यापि वैकुराठे ऋत्तरात्मके प्रणावबीजो वेदतररित। यथा ऋस्माकं सारघं तथा स्वर्गे कल्पवृत्त्वद् वैकुराठेऽपि। वेदैकसमधिगम्ये शब्दरसात्मकः कल्पवृत्तः। न तु लत्तरा।। वेदस्य उत्कृषे ऋार्थिकः। निगमः स एव कल्पतरुः, सर्वफलदान समर्थः। कल्पः स चासौ तरुश्चेति कल्पतरुः।"
[भाग० सु० प्र० स्कं० १, ३]

(२) वेदों की गरुड-रूपतादि के प्रसंग में श्री वल्लभाचार्य ने कहा है:--

"वेदाः हि गरुडप्रायाः पित्त्त्त्याः, तेषां मूलस्थानं भगवतो मुखपद्ममेव । यथा पद्मे मकरन्दादि पानार्थमागन्तुका ऋषि पित्त्त्त्त्विः एतेषां तु तन्नीडमेव । तेहि तत्रैव लव्ध जन्मानः, तत एवोद्गच्छन्ति ।
ऋन्यत्र चरन्तोपि नीडतात्पर्या एव ते । छन्दसां सुपर्णात्वं श्रुतिसिद्धमेव ।
"छन्दांसि रथो मे भवतः इत्यत्र तेषामेव रथत्वम् । 'छन्दांसि सौपर्णायाः इति श्रुतेः । सुपर्णापदेन च गरुडरूपतया भगवत्समारूढ़ा एव ते लोके प्रचरन्ति, यज्ञरूपं भगवन्तं लोके बोधयन्ति । ऋषयो हि मन्त्र-द्रष्टारो भगवन्मत्रं जानन्ति । वेदानां च पुनस्तात्त्पर्ये विचार्यमाणे भगवत् पदं जानन्ति प्रपन्नाः चरणादन्यत्र गच्छन्त्यपि गंगा वेदवत्पुनस्तत्रैव प्रवेद्यतीति वेदानां दृष्टान्तार्थे निरूपितम् । महात्म्यं च यथा गंगायाः पदसम्बन्धात् । एवं वेदोप्रामर्थमिष भगवत्प्रामार्थादेव । 'मन्त्रायुवेद वच्च तत्प्रामार्थं ऋषात्र प्रामार्थात् इति स्मृतेः । [भा० दृ० ५, ४०सु०]

(३) एक स्थान पर त्र्याचार्य ने गायत्री को वेद माता बतलाते हुए कहा है:—
"यह वेदत्रयार्थ-प्रतिपादिका है। गायत्री बीज, वेद वृत्त है, त्र्योर
भागवत उसका फल है। वेद के यज्ञ त्र्योर ब्रह्मज्ञान दोनों काण्डों
के त्र्यर्थ हैं, जो एक दूसरे के हेतुभूत हैं। [भा०प्र० १ १ सुबो०ग्रनु०]

- (४) ब्रह्माजी के लिये वेद का विस्तार किया गया हैं। इसलिये भगवान् का हार्दिक भाव वेद में ही मिल सकता है, लोक में नहीं। इसीलिये इसे प्रभु ने अपने हृदय से उत्पन्न किया है। [भा॰ प्र० १,१ सु० प्रनु०]
- (४) "परम ब्रह्म रचित सृष्टि दो प्रकार की है... १ रूपसृष्टि २ नामसृष्टि भगवत्त्वरूप-ध्यान के अतिरिक्त रूप सृष्टि में जो जीव आसक्त हो जाते हैं उन्हें बन्ध और सर्वत्र भगवद्भाव की स्फूर्ति से संसार में अनासक्त रहने वाले जीव को भगवन्नामात्मक सृष्टि के द्वारा मोच्च प्राप्त होता है। अतः रूप-प्रपंच में आसक्त जीवों के निवारण के लिये प्रमु ने वेद का प्राद्धभीव किया है। रूप-प्रपंच की उत्पत्ति, स्थिति, प्रलय नामक तीन अवस्थाएँ, नाम प्रपंचात्मक वेद में नहीं है। वेद नित्य हैं। उनकी उत्पत्ति नहीं, आविभीवात्मक प्रकाश होता है, उनकी सर्वदा स्थिति है प्रलय नहीं, प्रपंच के प्रलय के समय मस्ना-संकोचवत् उनकी सृद्ध्यतया अवस्थिति होती है।"
- (६) "जैसे वर्ण अनेक भाषाओं में प्रथम-प्रथम रूप से विस्तृत है, उसी प्रकार श्रुति का भी शाखाभेद से विस्तार है। तपः साधन और भग-वत्कृपा से महर्षि इसका श्रवण साज्ञात्कार करते हैं अतः इसे श्रुति कहते हैं। ब्रह्म के समान वेद भी अविकृत हैं, जीवों के उद्घारार्थ मनः पूर्वक इनका प्राकट्य सृष्टि के आदि कर्ता और आदि कवि ब्रह्मा के लिये हुआ है जिससे परंपरया उसका ज्ञान जीवों को हो सके। वेद में स्थित भगवान के हार्दिक अभिप्राय की अवगति में बड़े-बड़े विद्वान भी मोह को प्राप्त हो जाते हैं। भगवान स्वयं या उनके प्रपन्त महापुरुष ही उसका ज्ञान करा सकते हैं।"
- (७) "वेद सर्वदान-समर्थ हैं, कामनात्रों के द्वारा जब जीव क्लेशित होते हैं, तब उनकी कामना-सिद्धि के लिये वेदों के द्वारा त्र्रानेक यज्ञ योगादि साधनों का प्रचार हुत्रा, त्र्रीर विभिन्न शाखात्रों का प्रणयन।" [भाग० प्र० १, १ सुबो० अनु०]
- (प) शाखाभेद के विषय में श्री वल्लभाचार्य का कथन है कि—'श्रनन्त मूर्ति यज्ञरूप ब्रह्म को एक मूर्ति जितने भाग से प्रतिपादित की गई है वह एक शाखा है। इसी प्रकार श्रन्य भी। यद्यपि ब्राह्मण को सम्पूर्ण वेद का स्वाध्याय करना विधि प्राप्त है, तथापि प्रमेय-चल के श्राश्रय पर एक ही मूर्ति सर्व मूर्ति का स्वरूप होने से श्रह्म बुद्धि पुरुप के

लिये भिक्त ज्ञान को उत्पन्न कर सकती है। एतावता एक शाखा का अध्ययन तो ब्राह्मण को परमावश्यक है, समय मिलने पर अन्य शाखाओं का परिशीलन भी उसे आवश्यक है। ऐसा सोच कर ही भगवान वेद ज्यास ने वेद को खंडशः शाखारूप में विभाजित किया है।" [भा० प्र०३, २१ सु० प्रनु०]

- (६) "श्रुति प्रतिपादित यज्ञस्वरूप विष्णु, भौतिक श्रौर कालकृत दोषों के दूरीकरण में समर्थ है। प्रजात्रों की शुद्धि के साधन श्रान्होत्रादि पंचक चातुर्होत्र कर्म है। यह वेद के द्वारा ही श्रनुष्टान में श्रा सकता है, श्रतः यज्ञ स्वरूप विष्णु के विस्तारार्थ वेद का चतुर्धा विभाग किया गया है, वास्तव में तो वेद एक ही है ?" [भा०प्र० ४, १६ सु०]
- (१०) "वेद भगविन्तः वास होने से भगवत्त्वरूप ही है...सृष्टि के समय उनका अविभाव होता है, प्रलय के समय उनका अन्तः प्रवेश। मध्य अवस्था में वे स्वकीय तत्व का प्रतिपादन करते हैं। उनका जो भी अर्थ है वह ब्रह्म है अतः उनकी 'ब्रह्म' संज्ञा भी है। तात्पर्यतः वे नारायण स्वरूप हैं, और उन्हीं का वे विशद व्याख्यान करते है। उसमें दो काण्ड हैं, जो विविध रूप से ब्रह्मतत्व का निरूपण करते हैं"। यथा—

पूर्व फारख में—

- (क) स्वरूप से वेद भगवद्रूप हैं यह "एतस्येव महतो भूतस्य नि:श्वसितं यद् ऋवेदो यजु०" इत्यादि श्रुति में स्वतः कथित है।
- (ख) अर्थ से वेद भगवद्रूप हैं क्यों कि उनका प्रतिपाद्य अर्थ वही है। अन्य स्तवनीय देव अङ्ग और भगवान् अंगी है।
- (ग) फल से बेर भगवद् रूप हैं क्योंकि—फल खरूप स्वर्गादि लोक विराट् पुरुष के विश्रहान्तः पाती हैं।
- (घ) साधन से बेट भगवद्रूप है क्योंकि यज्ञादि साधन "यज्ञोव विष्णुः" आदि श्रुतियों के कथन से तद्र प है।
- (ङ) परंपरा से वेद भगवद्रूप हैं यह तो शास्त्रों में स्वयं निर्णीत है।

#### उत्तर कार्ड में--

(क) साधन रूप से वेद भगवद् रूप है, क्योंकि उसके निर्दि र साधन योग और तप दोनों को ब्रह्म रूप कहा जाता है।

- (ख) कार्यरूप से वेद भगवद् रूप है क्योंकि योग और तप का कार्य विज्ञान है, जो अति के कथनानुसार ब्रह्मबाची है।
- (ग) फल रूप से वेद भगवद् रूप है क्योंकि परम गति जो फल कही जाती है, परमात्मा की स्वरूप-प्राप्ति ही है।
- (११) जीव भगवदबुद्धि में अवस्थित अर्थ को हृद्गत कर सके एउद्र्थ वेदों का प्रणयन है। भगवदिभिष्रेत अर्थ का साधक होते से वेद भगवत्पर है, भगवद्र प है। इस प्रकार शब्द अर्थ दोनों रूपों से वेद की ईश्वरता सिद्ध होती है।" [भा० द्वि० ४, १,१६ सु०]
- (१२) एक स्थान पर श्रीवल्लभाचार्य ने वेदों को भगवान् का पीताम्बर कहा है। उनका कहना है कि—"जिस प्रकार घट आदि पदार्थों पर पड़ी हुई सूर्य की किरणें उसे प्रकाशित करती हैं; आच्छादित नहीं करतीं, उसी प्रकार पीताम्बर परमात्मा के परमानन्द स्वरूप को प्रकाशित ही करता है, आच्छादित नहीं। वेद पीताम्बर रूप शब्द हैं ऋौर उससे लपेटा हुआ। ब्रह्म का श्रीविष्रह ऋर्थ रूप है। शब्द, ऋर्थ के गांभीय सौंदर्य और मनोहरता को प्रकट करता है। वेद भी अपनी शब्द-राशि द्वारा परमपदार्थ रूप श्रीप्रभु को विशेष आभासित करता रहता है। अथवा-- एक समय वेदों ने प्रभु से अपने भीतर आवद्ध हो जाने की प्रार्थना की और भगवान् छन्दों में आवद्ध होगये। "छन्दोभि राच्छाद-यंस्तच्छन्दसां छन्दस्त्वम् " ऋादि कई श्रुतियाँ इस ऋर्थ को उपोद्धलित करती हैं, तदनु भगवदिच्छा से वे सब वेद पीताम्बर स्वरूप होगये, वे तभी से भगवान् को आच्छादित किये हैं। उसी समय से पीताम्बर को वेद और वेदों को पीताम्बर माना जाता है।" भाग० प्र० ६, ३३ सुबी०
- (१३) "जिस प्रकार परब्रह्म भगवान् अर्थ स्वरूर हैं उसी प्रकार वेद भी शब्द-राशि रूप ब्रह्म हैं, जल-राशि के समान । जैसे ब्रह्म में सर्वत्र आनन्द प्रतिफलित होता है उसी प्रकार वेद में सर्वत्र फलों का उल्लेख है क्योंकि वह भी ब्रह्मस्वरूप ही है। शब्द प्रश्चान होने के कारण यद्यपि वह शब्द मात्र है, किन्तु उसका अर्थ परब्रह्म रूप फल है।" [भाग० द्वि० २० सुबो०]

(१४) "प्रथमाधिकार में जिज्ञासु के लिए सभी गुएमय है। सत्वपरता ही ज्ञान की मुख्यता है। ऐसी अवस्था में वेद सात्विक प्रमाएए माने जाते हैं। जहाँ तक साधारएएतया जीव स्वकीय गुएएत्मक वृत्तियों से आबद्ध होकर वेद के द्वारा स्वकीय कामनाओं की सिद्धि अधिगत करता है, फल-प्रतिपादक होने के कारए वेद भी त्रिगुणिय्विषयक हो जाते हैं, और तद्र्थ ही गीता में कहा गया है:—

"त्रेगु एय विषया वेदाः निस्त्रेगु एयो भवार्जुन," [२,४४] इसका तात्पर्य वेद-प्रतिपादित विधि-निषेध-परता से तटस्थ रहने का है, पर जब साधक इन देहिक, ऐंद्रियिक, मानसिक और अन्तः-करणात्मक वृत्तियों से दूर होजाता है, इसे सर्वत्र, का परमानन्दता का भान होने लगता है, वेद भी उसे भगवदूप परिलक्ति होने लगते हैं।

[ भाग० प्र॰ २, ६० सु॰ ]

(१४) साधनावस्था में जीव को सावधान होकर चलने का शास्त्रीय आदेश है और यह वेद के द्वारा जाना जा सकता है, अतः वेद मार्ग के विरुद्ध आचरण सम्बन्ध में श्रीवल्लभाचार्य का कथन है:—

"वेद-मार्ग-विरोधेन येषां करणामण् विप, ते हि पाखिराडनो ज्ञेया वेदार्थस्य विनिन्दकाः" (सर्व० नि०२८४)

श्रतः पाखंड श्रीर वेदिविनिन्दफ होने से बचना सत्यधर्मा-वलम्बियों के लिए परमावश्यक है। वेदोक्त कर्माचरण से ही जीवीं को श्रेय प्रेय संप्राप्त हो सकता है।

(१६) वेदमार्ग की रक्ता श्रीवल्लभाचार्य के सिद्धांतानुसार ब्राह्मण अक्ति-रिक्त जन से नहीं हो सकती। ब्राह्मण में भी जन्मजात ब्राह्मण की अपेक्षा वेदाध्यायी महान् है, उसमें भी वेदार्थिवत् का ऊँचा स्थान है, वेदार्थिवत् की अपेक्षा वेदार्थ के सर्वसन्देह वारक. और उसमें भी यज्ञादिकर्ता का वेशिष्ट्य है, उसमें भी मुक्तिक्ष गतितदेहाभिमानी अोर उसकी भी अपेक्षा निरभिमान होकर ऐहिकामुष्मिकार्थ, जो न कुछ चाहता है और न कुछ तद्र्थ करता है वह उक्तम है। [भा० तृ० २६, ३२ वलोक सुबो०] इस श्रेणीनिरूपण से विदित होता है कि-वैदिकमार्ग की संरचा के लिए कितने विशिष्ट पुरुष की आवश्यकता है।

- (१७) मागवत [ द्वि० ७, १२ ऋोक ] में विर्णित है कि—भगवान ने मत्स्यावतार धारण कर वेदों की रक्षा की थी, इस खोक की सुबोधिनी में महाप्रभु ने लिखा है कि—जलप्लावन के समय भय के कारण ब्रह्माजी के मुख से जब वेद विगलित होगये, तो उन्हें दानवेन्द्र हयप्रीव लेकर भाग गया। मत्स्यावतार धारण कर प्रभु ने उसे मार कर वेदों की रक्षा की, और वे वेदों को लेकर जल में बिहार करने लगे। उस समय ज्ञान-भक्ति-प्रतिपादक अन्य वेद भी उन्हीं से उद्भूत हुए, ऐसा प्रसिद्ध है। परमात्मा के हयप्रीवावतार ने भी वेदों की रक्षा की है, इन दोनों अवतारों में यह वैशिष्ट्य है कि— हयप्रीवावतार में यज्ञोपयोगी और मत्स्यावतार में सर्वोपयोगी वेदों का उद्धार हुआ था।
- (१८) वेद ब्रह्मस्वरूप हैं और ब्रह्म वेदमय है। इस आंतरिक रहस्य को विविध ब्रह्म भेद के द्वारा प्रदर्शित करते हुये आचार्य कहते हैं-
  - (१) आधिभौतिक ब्रह्म उपदेशार्थ ब्राह्मण रूप में स्थित है।
  - (२) आध्यात्मिक ब्रह्म वेदस्वरूप से प्रतिष्ठित हुआ है ओर,
  - (३) आधिदैविक ब्रह्म अत्तर ब्रह्मरूप से माना जाता है। अतः ब्रह्म, वेद और वेदमूर्ति ब्राह्मण जिसका मूल रूप ब्रह्मा है, एक ही है। इनके मध्य कोई तात्विक भेद नहीं है। [ भा० तृ० ६,३० हलोक सुबो०]

वेद-चतुरय आदिकवि ब्रह्मा के चार मुख और उनके विनियोग के सम्बन्ध में (भा० तृतीय १२, ३७ की सुबोधिनी में) इस प्रकार निर्देश किया गया है:—

वेद ब्रह्मा के दिशानुसार मुख विनियोग

१ ऋग्वेद पूर्व मुख से उद्गत शास्त्रपरिज्ञान होता

२ यजुर्वेद दिन्नण मुख से ,, इज्या अध्वर्यु

३ सामवेद श्चिम ,, ,, , स्तुति उद्गाता

४ अथर्वेद उत्तर ,, ,, ,, प्रायश्चित ब्रह्मा

कहीं-कहीं शास्त्रों में अथर्वेद का समावेश अन्य वेदों में कर

कहा-कहा शास्त्रा म अथववद का समावश अन्य वदो में कर लिये जाने से वेदत्रयी का भी उल्लेख मिलता है।

# वेदार्थ परिज्ञान-पद्वतिः—

प्रस्तुत पद्धति के सम्बन्ध में मठपति जयगोपाल भट्ट ने स्वकीय 'तैतिरीयोपनिषद्-भाष्य' में सयुत्तिक विवेचन किया है, वे कहते हैं:—

वैदिक व्याख्यान दो प्रकार से किया जाता है:— १—शब्द शक्ति वृत्ति से प्रतीत ऋर्थपरता के द्वारा ऋथवा २—परस्पर विरुद्ध ऋर्थ वाली श्रुतियों में स्वोत्प्रेचित तर्क के द्वारा तात्पर्य प्रतीत ऋर्थपरता के द्वारा । इन दो में से शब्दशक्तिवृत्ति प्रतीत ऋर्थपरता से ही विचार करना वैदिकों को संमत है । तर्क के विषय में तो "नेपा तर्केण मितरपनेया" श्रुति च "ऋचिन्त्याः खलु ये भावा न तांस्तकर्णे योजयेत् " ऋादि ब्रह्मांड पुराण के कथनानुसार तथाव "पुराणं मानवतो धर्मः सांगो वेद श्चिकित्सितं, ऋाज्ञा सिद्धानि चत्वारि न हन्तव्यानि युक्तिभिः [गौ० स्मृ०] के कथनानुसार वेदार्थ में तर्क करने का सर्वथा निषेध है। शुष्क तर्क जो केवल शब्द-जाल तक ही सीमित रह जाता है, निरर्थक है ऋौर इसी लिये साहित्य शास्त्र भी (१) प्रभु संमित वेद, (२) मित्र संमित पुराण ऋौर (३) कान्तासम्मित काव्यादि, इस प्रकार शब्दों को त्रिधा विभाजित करता है।

जिस प्रकार कोई व्यक्ति दण्ड-भय से प्रभु-संमित वचन में तर्क करने से छुटकारा नहीं पा सकता, उसी प्रकार पापफल के भोग-भय से कोई वेदबोधित धर्म में तर्क करके छुटकारा नहीं पा सकता। प्रायश्चित रूपी दण्ड वेद विपरीत अन्यथा आचरण दोष का प्रतिफल है। वेद तर्क के मुख का निरीक्षण कर प्रायश्चित का विधान नहीं करता, वह तो समान रूप से उपादेय, सब के लिये धर्माचरण का आदेश देता है और विरोधाचरण के लिये दण्ड का विधान। इस सिद्धान्त में बुद्धि विवेक का प्रहण है, विचार को स्थान है, पर तर्क द्वारा अपलाप को नहीं। इसी लिये एक स्थान पर स्मृति में कहा गया है "आर्ष धर्मीपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना, यस्तर्केणानुसंधत्ते स धर्म वेद नेतर: "वेद शास्त्रों में समन्वयात्मक पद्धति से किए गये तर्क को स्थान दिया गया है। "तर्काप्रतिष्ठानात्" [व्याससूत्र २, १, ११] के कथनानुसार श्रीवल्लभाचार्य ने इस एद्धित को 'वेदयुक्ति' शब्द से अभिहित किया है। जैसा कि-अन्यत्र कहा जायगा, तप, वेदयुक्ति और भगवत्कृपा इन

साधनों से ही वेद-विद्या का परिज्ञान होता है। तर्क के सम्बन्ध में श्रीवल्लभाचार्य ने कहा है:— तर्को नाम प्रत्यच्चतो दृष्टस्य पदार्थस्य निर्वाहिकोपपित्तः "यस्मिन् पदार्थे कल्प्यमाने दृष्टोर्थ उपपद्यते" [भा० १२,२४ खोक सुबा०] कहने का तात्पर्य यह है कि—वेद शास्त्रों के समर्थित अर्थ से विरुद्ध तर्क को कोई मान्यता नहीं है।

जैसा कि उत्पर कहा गया है-श्राचार्यों का श्रभिमत है कि:-यद्यपि वेद ब्रह्म का परिज्ञान प्राप्त, करने का साधन है, पर वह ब्रह्म श्रलों किक प्रमेय है। लोकिक वस्तु लोकिक युक्ति से जानी जा सकती है, श्रलों किक नहीं। ब्रह्म श्रलों किक (वेदिक) है। वेद प्रतिपादित अर्थ का श्रवबोध शब्द साधारण विधि से नहीं हो सकता, उसके लिये श्रव्य ही साधन हैं। इन साधनों के सम्बन्ध में वे कहते हैं:--

''तपसा वेदयुक्त्या व प्रसादात् परदात्मनः । विद्यां प्राप्नोत्युरुक्लेशः क्वचित् सत्ययुगे पुपान् । [शा. तत्व. नि. ६२.६३]

इन साधनों में तप पूर्वाङ्ग है, वेद-युक्ति सहकारिए। श्रीर भग-वत्त्रसाद मुख्य साधन है। तत्वदीप प्रकाश की टीका 'आवरण मंग' में श्रीपुरुषोत्तम जी ने तथा रिमकार श्रीयोगि गोपेश्वर जी ने उसे स्पष्ट किया है कि यहाँ 'तप' शब्द से आलोचना अर्थ न लेकर अनशनादि नपश्चर्या लेना चाहिये। जैसा कि छान्दोग्य, तैत्तिरीय ऋादि उपनिषदों में "पंचदशाहाति माशीः"० रूप में कहा गया है । एतावता यहाँ तप ( अनशनादि क्रिया ), वेद-युक्ति ( वेदार्थ-ज्ञान ) और परमात्मप्रसाद (भक्ति) इन तीनों साधनों का निर्देश किया गया है। अर्थात् वेदार्थ रूप ब्रह्म का महात्म्य-ज्ञान और स्वरूप-परिचय तीनों साधनों के समन्वय से ही हो सकता है, केवल "तत्वमिस, सोहं" आदि वाक्योक्त ज्ञानोपदेश स नहीं। इसके लिये देश काल दोनों की समीचीनता पंचाङ्ग सम्पत्ति के साथ वेद द्वारा ब्रह्म-ज्ञान किया जा सकता है। 'यमेवैष वृगाते तेन लभ्यः 'धातुः प्रसादात्'। ऋादि अति-वचन भगवदनुप्रह के लिये प्रमाण स्वरूप हैं। वेद-युक्ति के सम्बन्ध में स्पष्ट किया गया है कि-जिसप्रकार श्वेत केतू-पाख्यान में न्ययोधफल द्वारा समभाने का उल्लेख है उसी प्रकार वैदिक युक्तियों से वेदार्थ का परिज्ञान किया ऋौर कराया जाना चाहिये। रश्मिकार श्रीगोपेश्वरजी ने उपनिषदुक्त त्रिवृत्करण रूप वेद-युक्ति का

निर्देश करते हुए स्थूल से सूच्म परिज्ञान की खोर संकेत किया है। [ अग्रु० १, १, १ रहिम टीका ]

तात्पर्य यह कि—अलौकिक वेदार्थ-परिज्ञान कुछ विशिष्ट साधनों के सहारे ही किया जा सकता है, उक्त साधनों के अतिरिक्त उसके लिये इतर साधन अकिंचित्कर हैं।

इस लिये स्वोत्पेचित तर्क के आधार पर वेदार्थ का निर्णय करना उसके वास्तविकार्थ से कोसों दूर रहने के समान होगा। वस्तुतः इस प्रकार वेदार्थ का परिशीलन न कर शब्द की शक्ति-वृत्ति से वेद जैसा कहता है, उसे उसी रूप में प्रमाण मानना चाहिये। वेदार्थ के सममने से हम अल्पज्ञ जीवों को जो सन्देह हो या हो सकता हो, उसके निराकरणार्थ भगविद्दभूति, सर्वज्ञ महर्षि वेदव्यास ने अवतार धारण कर इन ब्रह्मसूत्रों की रचना की है, जिनका उल्लेख श्रीकृष्ण नेस्तोक गीता में "ब्रह्मसूत्रों की रचना की है, जिनका उल्लेख श्रीकृष्ण नेस्तोक गीता में "ब्रह्मसूत्रों की रचना की है, जिनका उल्लेख श्रीकृष्ण नेस्तोक गीता में "ब्रह्मसूत्रों की रचना की है, जिनका उल्लेख श्रीकृष्ण नेस्तोक गीता में "ब्रह्मसूत्रों की रचना की है, जिनका उल्लेख श्रीकृष्ण नेस्तोक गीता में सब्रह्मत्रों की रचना की है, जिनका उल्लेख श्रीकृष्ण नेस्तोक गीता में सब्रह्मत्रों की स्वान्त और गीता के स्पष्टीकरण को सामने रख कर वेद का ज्ञान अधिगत करना चाहिये। श्रुति प्रतिपादित सिद्धान्त का सन्देह श्रीकृष्ण-वाक्य गीता से तज्ज्ञानोत्य सन्देह का अपनोद ब्रह्मसूत्रों द्वारा और उसका भी विशदीकरण भागवत में वर्णित समाधि भाषा द्वारा करने में ही सुकरता है। श्रीबञ्जभाचार्य इसी लिये एक स्थान पर कहते हैं—भगवान तत्यपन्नो वा वेदार्थ वित्।

प्रस्थान-चतुष्ट्य की एकवाक्यता से जो रहस्य परिज्ञात होता है वही वास्तव में उपादेय है। यद्यपि वल्लमाचार्य के अतिरिक्त अन्य आचार्यों ने भागवत को प्रस्थान चतुष्ट्य में न मान कर प्रस्थान त्रयी को ही स्वीकार किया है, तथापि सभी ने वेदार्थ-परिज्ञान के लिये अन्य आगमों का आश्रय लिया है, यह निःसन्दिग्ध है। यह सब शब्द की अभिधादृत्ति के द्वारा ही सम्भव है, जिसमें अश्रिम प्रस्थान उसे पृष्ट करते हैं। यों देखा जाय तो लौकिक तर्क के द्वारा अलौकिक वेदार्थ रूप परमात्मा श्रीकृष्ण का स्वरूप और उनकी आज्ञा रूप वेद का तात्यांव बोध हो भी नहीं सकता, अर्जुन की यह उक्ति स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्य त्वं पुरुषोत्तम [गीता १०,१४] कितनी स्वष्ट है। "मां विधत्तेऽ भिधते मां विकल्प्यापोद्यते त्वहम् एतावान् सर्व वेदार्थः शब्द आस्थाय मां भिदाम्"। [भाग०११,२१,४३] वेदेश सर्वे रहमेव वेदाः "वेदान्तकृत् वेदविदेव चाहं

"सर्वे वेदायत्पद्मामनन्ति" आदि स्मृति पुराण वचन इसी का दिग्दर्शन कराते हैं। इस लिये वैदिक अर्थ का अनुसन्धन शब्द-शक्तिवृत्ति से प्रतीत, अथच अन्य समन्वयात्मक शास्त्रों से परिपुष्ट रूप से करने को आवश्यकता है।

वेदार्थ परिज्ञान के विषय में श्रीव त्रमाचार्य श्रीकृष्ण-वाक्य गीता को प्रामाणिकता देते हुए कह ने हैं। "वेदान मिप तदुक्त प्रकारेणैवनि-र्ण्यः" [शा० त० नि० ४] सम्पूर्ण वेद में षड्गु गैश्वर्य सम्पन्न भगवान् परब्रह्म श्रीकृष्ण का ही प्रतिपादन है, यह त्र्याचार्यश्री का उद्घोष है—"वड्गुगौश्वर्यसम्पन्नो ..भगवान् ..हयनु भ्रान्तशास्त्रोः ? प्रतिपन्नः, वेदार्थोष्ययमेवेत्यवादिष्य"। [भा० द्व० १, ४, सुबो०]

वेद के अर्थ करने के सम्बन्ध में श्री आवार्य ने स्वकीय 'पत्राव-लम्बन' नामक प्रन्थ में कहा है "ये धानुशब्दा यत्रार्थ उपदेशे प्रकीर्तिताः, तथैवार्थों वेद राशेः कर्त व्यो नान्यथा क्वचित्। [कारिका ४] "अर्थात् पाणिन्यादि शब्दाचार्यों के कथित उपदेश में धातु और शब्दों के जो अर्थ कहे गये हैं, तदनुसार ही वेदों का अर्थ करना चाहिये अन्यथा नहीं। उससे इधर-उधर की कल्पना और लच्चणा करने की आवश्यकता नहीं है"। "शब्दार्थ के सम्बन्ध में विवाद करने से लोक-व्यवहार का नाश होता है और शब्द की अभिधावृत्ति से सरलत्या प्रतीयमान अर्थ के अववविध में दुष्ट्रता आती है .." [कारिका २] वेदार्थ लोकिक नहीं है यह प्रत्य जादि लोकिक प्रमाणों से अवगत नहीं हो सकता।

वेदार्थ यद्यपि अपने आप में असिन्दग्ध है, तथापि आन्तमित के लिये सुगमाववोध के लिये मीमांसा द्वारा निर्णय किया जाता है। उसमें शंका और पूर्व पद्म द्वारा संशय उत्पन्न कर पुनः उसका निराकरण करना ही वेदान्त-विचार का फल है। जिस प्रकार एक सुदृढ़ गाड़े हुए म्नम्भ को पुनः पुनः हिलाकर अस्थिर करते हुए उसे दृढ़ किया जाता है, इसी प्रकार मीमांसा का उपयोग किया जाता है। "अमंदिग्धेपि वेदार्थे म्थूणाखननवन्मतः, मीमांसा-निर्णयः प्राज्ञे, दुब्द स्तु ततो दृथम।"

। असपु॰ १, १, १ ]

सुबोधिनी में श्रीत्राचार्य ने शब्द-अर्थ का सम्बन्ध नित्य वत-लाया है। उन्होंने कहा है कि—"यह शब्दार्थ सम्बन्ध वाच्य-वाचकता के रूप में नित्य है। वाचक शब्द के उन्नारण से ज्ञानशील व्यक्ति को उसके वाच्य पदार्थ का ज्ञान हो जाता है। 'नरसिंह' आदि सांकेतिक शब्दों से जैसे लोक में पुरुषों का बोध होता है उस प्रकार नहीं; किन्तु नित्य सम्बन्धवाद में शब्द वाचक और अर्थ अभिधेय (वाच्य) दोनों नित्य हैं। शब्द, ब्रह्म होने से यद्यपि सभी अर्थों का वाचक है, तथापि लोक-व्यवहार चलाने के लिये उनकी अभिधावृत्ति का संकोच कर दिया गया है और इसी कारण अमुक शब्द से अमुक पदार्थ का ही ज्ञान होता है। यह परिज्ञान शब्द शास्त्र की परिपाटी से होता है।

शब्द ब्रह्म से सृष्टि की उत्पत्ति कैसे होती है ? एतत्सम्बन्ध में भागवत [तु० स्कंध १२ अ० ४६ श्लोक] की सुबोधिनी में श्रीवल्लभाचार्य ने विशद विवेचन किया है। वहाँ से जाना जा सकता है। शब्द की अनुवादकता के विषय में आचार्य ने भाग० दशम के एकादशाध्याय ४७ श्लोक की सुबोधिनी में कहा है कि 'वेदवादिनो हि शब्दस्य नानुवाद्करत्वं मन्यते, किन्तु विधायकत्वम्, अतः ईश्वरो वेद एव, तद्वाक्यादेव फलसिद्धिः नतु फलसाधकत्वेन ईश्वरापेचां"। फल-सिद्ध करने वाजा वेद ही ईश्वर है, उसके वाक्य से ही फल-सिद्धि होती हैं" आदि।

तत्वदीप सर्वनिर्णय निबन्ध में आचार्य का कथन है कि-बेद में रिलष्ट प्रयोग के कारण फल के सम्बन्ध में परोक्त रूप से वर्णन किया गया है। यह सब बालबुद्धि जनों की प्रवृत्ति के लिये हैं, जो प्ररोचनार्थ है। जैसे बालक को 'दूध पीने से तेरी शिखा बढ़ जायगी' ऐसा कह कर दुग्धपान में प्रवृत्त किया जाता है, उसी प्रकार वेद लोकेषणा वालों को फल-प्राप्ति का उल्लेख कर सत्कर्म में प्रवृत्त करता है। तात्पर्यंतः परोक्त कथन का प्रयोजन वालानुशासन है, और यह अनुशासन रुच्युत्पादन नार्थ है।

"श्लिष्ट प्रयोगाद् वेदस्य परोत्तकथनं मतम्। वालानुशासनाथीय रोचनार्थं तथा वचः। [स० निबन्ध ६]

भागवत में इसी अभिप्राय को लेकर कहा है। "परोच्चादों वेदोयं फलश्रुतिरियं नृणां न श्रे यो रोचनं परम्" आदि। इन सब का अभिप्राय यह कि—स्वर्ग आदि शब्द जहाँ लोकदृष्टि में लोकात्मक फल का निर्देश करते हैं, वहाँ वे परमार्थातः सत्वात्मक आनन्द का भी। साधारण कर्मशील जन, परोच्च सत्वात्मक आनन्द प्राप्ति की अपेचा

विविध भोग संयुक्त लोकात्मक स्वर्ग को अधिक चाहते हैं, एतदर्थं उनकी वेदोदित कर्म में अधिक प्रवृत्ति होती है। सद्भाग्यतः यदि उस कर्म के द्वारा उन्हें अन्तःकरण-संशुद्धि से ज्ञान-प्राप्ति हो जाती है तो वे उस स्वर्गात्मक लोक की एषणा छोड़ कर आगे वढ़ जाते हैं, और यदि नहीं होती तो उन्हें भोगात्मक लोक की प्राप्ति तो होती ही है, इससे वेद में प्रवंचकता का दोष भी नहीं आता। इस प्रकार का फल निर्देश ही वेद का 'श्लिप्ट-प्रयोग' कहलाता है।

सर्व निर्णय निबन्ध [ कारिका...३३, ३४ ] के तत्वदीप-प्रकाश श्रीर उसकी टीका 'श्रावरण भंग' में इस विषय पर विस्तृत प्रकाश डाला गया है।

वेदार्थ-निर्णय के लिये अनेक विद्वानों ने भाष्य और टिप्पणियों की रचना की है, विभिन्न-विभिन्न दृष्टिकोण से वे अपने-अपने ज्ञान के ही अनुसार उसका निष्कर्ष निकालते हैं। श्रीवल्लभाचार्य ने इन सबका श्रेणी-विभागत किया है। [अणुभाष्य प्र० अष्याय द्वि० पाद स्त्र २८] में विचार करते हुये उन्होंने कहा है कि—वेदार्थ-विचारक चार प्रकार के हो सकते हैं:—

- १—केवल शब्दबल विचारक। जैसे आचार्य वाद्रायंण आदि। २—शब्द और अर्थ दोनों के विचारक। जैसे जैमिनि आचार्य आदि।
- ३-शब्दोपसर्जन के द्वारा अर्थ विचारक। जैसे आरमरध्य आचार्य आदि।
- ४—केवल अर्थ विचारक। जैसे वादि आचार्य आदि। तात्पर्य यह कि-प्रथम पत्त में शब्द ही स्वतः अर्थ का अवबोधक है। द्वितीय पत्त में शब्द अर्थ दोनों की समतुला होती हैं, तृतीय पत्त में शब्द गौग और अर्थ मुख्य होता है और चतुर्थ पत्त में शब्द का कोई महत्व नहीं होता।

श्रीवल्लभाचार्य परमार्थतः सत्य आप्त शब्दों की प्रामाणिकता रूप प्रथम पत्त के अनुयायी हैं। अतः तदनुसार ही वे वेदार्थ-चिन्तन के पत्तपाती हैं। उनके इसी दृष्टिकोण का आश्रय लेकर—वैदिक वाङ्मय पर शुद्धादैत पृष्टिमार्ग का निम्नलिखित प्रनः-साहित्य रहा गया है:—

# (क) " चेद्चतुष्टय

(१) वेद-वल्लभ अविल्लभाषार्य कृत । यह वेद-भाष्य संप्रति भारत में प्राप्त नहीं है। 'सा० प्रन्थ-सूची' नामक प्रन्थ में श्रीजटाशङ्कर शास्त्री ने वर्लिन की लाइब्रेरी में इसका होना लिखा है। ऋतः इस विषय में कुछ कहा नहीं जा सकता। ‡

(२) यजुर्वेद-नवार्थी भाष्यम् "योगि श्रीगोपेश्वर जी ने इसकी रचना की है, ऐसा विदित है। शास्त्री श्याम जी शर्मा ने सं० १६४४ में प्रकाशित 'मारुत-शक्ति' नामक प्रन्थ की प्रस्तादना में, श्रोर गायत्री-भाष्यांकी गुजराती भूमिका में पं० मग्नलाल शास्त्री ने 'वैष्णव-परिषद्' के संप्रहालय में इसकी प्रति का उल्लेख किया है। सम्प्रति अप्रकाशित श्रीर श्रज्ञात है। वेद-साहित्य पर इसके श्रातिरिक्त श्रन्थ प्रन्थों का परिचय नहीं मिलता।

### उपनिषद्-साहित्यः-

वैदिक ऋचात्रों के पृथक-पृथक, त्रशीं का, त्रंशी परब्रह्म के रूप में समन्वय करके जिस मौलिक सिद्धान्त का निष्पादन अथवा विचार किया जाता है उसे 'वेदान्त' कहते हैं। वेद का अन्त, आन्तरिक रहस्य, सार, निचोड़। वेदपरिशीलन के फलस्वरूप महर्षियों ने जिस विचार-धारा द्वारा प्रश्लोत्तर किंवा स्वतंत्र रूप से तत्व-निर्धारण किया है, उसमें सभी विषयों का समावेश हो जाता है। परब्रह्म, माया, जीव, सृष्टि आदि तात्विक पदार्थ, कर्म, ज्ञान, भक्ति तप, योग आदि साधन और विद्या, अविद्या, बन्ध, मोच, अभृतत्व, ब्रह्मत्व आदि सभी दृष्टियों से वेदान्त में विचार प्रस्तुत किये गये हैं। युक्ति-प्रयुक्ति, तर्म, उद्धरण, दृष्टान्त, परमत आदि पर दृष्टि डालते हुए श्रुतिवचनों से जिस प्रकार

<sup>ं &#</sup>x27;सम्प्रदाय व त्पद्रम' ग्रःथ में इसना नामे लेख मिलता है।

वेदान्त में गम्भीर चिन्तन किया गया है, वह वास्तव में मननीय और अभ्यसनीय होने के साथ महत्वपूर्ण है।

वेदान्त की इसी विचार-धारा को 'उपनिषद्' शब्द से बोधित किया गया है। 'टपनिषद्' शब्द के भीतर जो मौलिक अर्थ निहित है उसे और कोई दूसरा शब्द व्यक्त नहीं कर सकता। इसमें साधक की साधनावस्था से लेकर साध्य फलावस्था तक का समावेश है। श्रीवल्लभाचार्य इस 'उपनिषद्' शब्द के अर्थ के सम्बन्ध में कहते हैं— "उपनिषद् शब्देन ब्रह्म-विद्या निरूप्यते" उपनिषद् शब्द से ब्रह्म-विद्या का ताल्पर्य लेना चाहिये।

"उपोपसर्गः सामीप्ये तत् प्रतीचि समाप्यते । त्रिविधस्य षदर्थस्य निःशब्दोपि विशेषराम्"

षदल् विशरण गत्यवसाधनेषु इत्यनुशासनात्। जीवात्मानं परबद्धा नयनार्थं पूर्वभावाद्विशीर्णं कृत्वा ततः संघातात्केवल मुद्धृत्य बद्धा प्रापयित्वा तत्रैव तमवसादयित " इति। यथा सर्वोप्यशः विशीर्णो भवति। यथा वा सर्व भावेन तम् प्राप्नोति। यथा वा कदाचिदिप ततो न निवर्ततते स निशब्दार्थः। एतादृशी बद्धः विद्योव भवति, स्रातः सर्वसन्देहाः उपनिषद्धं विचारेगौव निराकर्तव्याः इति सिद्धान्त उक्त। [भाग०द० उत्त० ३८, ३ सुबो०]

इस का तात्पर्य संचेपतः यह है कि—जिस विद्या के समधिगत करने से ब्रह्म समीप में ही प्रतिष्ठित हो जाता है, उस विद्या को उपनिषद् कहा जाता है। उपचार से उस विद्या के प्रतिपादक प्रन्थ को भी उपनिषद् कहते हैं। 'उपनिषद्' शब्द में उप और नि यह दो उपमर्ग और पदलु धातु हैं, जिसका विशरण गति और अवसादन अर्थ है। अतः जिस विद्या के द्वारा जीव को ब्रह्म के समीप जाने के लिये कोशशीर्णता होती है जिसके द्वारा ब्रह्म के उपकण्ठ-समीप-जीव की गित होती है और जिस विद्या के द्वारा ब्रह्म के सामीप्य होने से जीव के अवास्तविक रूप का अवसाद हो जाता है, वह विद्या 'उपनिषद्' कहलाती है। इसमें साधन और फल दोनों रूपों का जहाँ उल्लेख है वहाँ प्रमाणिकता से प्रमाण और फल रूप से प्रमेय ब्रह्म का भी समावेश होता है। तात्विक याथार्थ्य 'ज्ञान' और पारमार्थिक ब्रह्मावगित 'विज्ञान' कहलाता है।

प्रस्तुत ब्रह्मावबोध, ब्रह्म-विज्ञान या ब्रह्म-विज्ञा भक्ति ही है, जिससे जीव को परमश्रेय स्वरूप अखण्ड निरवधि परमानन्द की संप्राप्ति होती है। आचार्य के सिद्धान्तानुसार पं० जयगोपाल भट्ट ने तेति-रीयोपनिषद् के भाष्य में और पं०बालकृष्ण शास्त्रों ने 'ईशावास्योपनिषद्' की मनस्विनी टीका में इस पर विशद विवेचन किया है।

समस्त उपनिषद् वेद और उसकी किसी न किसी शाखा से सम्बद्ध हैं, जैसा कि प्रथम कहा जा चुका है, उनमें सभी विषयों का विचार है। यह उपनिषद् कई प्रकार की हैं। इनमें कुछ उपनिपदों के विषयानुसार विभाग किये जा सकते है, जैसे कुछ उपनिषद्—

(१) केवल पूर्णपुरुषोत्तम श्रीर उनकी प्राप्ति के साधन का निर्देश करने वाली हैं।

- (२) केवल पूर्ण पुरंपोत्तम के स्वरूप प्रतिपादक हैं, । जैसे गोपालतापिनी कृष्णोपनिषद् आदि।
- (३) पूर्ण पुरुषोत्तम स्वरूप, उनकी प्राप्तियोध्यता के सम्पादक अत्तर ब्रह्म, ज्ञानविषयीभूत अत्तर ब्रह्म-स्वरूप की तथा पुरुपोत्तम म्वरूप जीव की, पुरुषोत्तम के साथ सर्वकाम भोगरूप फल की प्रतिपादक हैं। जैसे तैत्तिरीय, मुख्डक आदि।

(४) केवल विभूति तथा तत्प्राप्ति साधन की प्रतिपादक हैं। जैसे वासुदेव, नारायण श्रादि।

- (४) केवल अचर ब्रह्म और तत्प्राप्ति साधन की प्रतिपादक हैं। जैसे छान्दो य, बृहदारण्यक आदि।
- (६) मुक्ति के साधन स्वरूप भक्ति, ज्ञान के श्रङ्ग सन्यास, वैराग्य, योग्य मांख्य आदि की प्रतिपादक हैं। जैसे सन्यामोपनिषद, आरुगोयोपनिषद, गर्भ, अलात शान्ति आदि।
- (७) भक्ति के साधन अवणादिं और उनके साधन शरीरादि के आधिमौतिकादि त्रिविध उपद्रव के निवारक साधन की प्रतिपादक हैं, जैसे गरुड़ोपनिषद् आदि। [जयगोपाल कृत तै० उप० भूमिका]

कहने का तात्पर्य यह है कि-म्रास्तिक सिद्धान्त की विचार-धारा को प्रमाणपरिपुष्ट करने के लिये जितना धल उपनिषदों के द्वारा प्राप्त होता है, उतना अन्य के द्वारा नहीं। और यही कारण है कि—अधिकांश आचार्यों ने उपनिषद्-साहित्य पर अञ्छा विवेचन किया है। सभी सिद्धान्त-वादियों के भाष्य, टीका, विवरण, टिप्पण और व्याख्यान मिलते हैं, क्योंकि श्रु तियों का रहस्य इन्हीं में समवेत है। इनकी भाषा स्पष्ट और सुन्दर है पर विचार गम्मीर और दह।

शुद्धाहैत-सिद्धान्त के आकर प्रन्थ—प्रगुमान्य सुनिधिनी प्रभृति में स्थल-स्थल पर वैदिक प्रमाणोगन्यास के समय इन्हीं वेदान्त वाक्यों का विचार किया गया है और इन्हीं का संराय-निरास। अतः पृथक् प्रन्थ रूप में आचार्य श्री ने इनपर कोई पृथक् विमर्ष नहीं किया है, ज्यास सूत्रों का वर्ण्य विषय तो अधिकांश यही उपनिषद् हैं, अतः इनका साधारणतया ज्याख्यान हो ही जाता है, अतः बहुत समय तक इन उपनिषदों पर स्वतन्त्र टीकाओं की आवश्यकता प्रजीत नहीं हुई। आगे चल कर समन्न उपनिषद् के रहस्य का पिंडितार्थ जानने के लिये प्रयत्न हुआ और उन पर सिद्धान्तगामिनी रचनाओं का युग आया।

उपनिषद् अनेक थी, और सभी वैदिक शाखाओं की विद्यमान थी, पर शनै: शनै: शाखाओं के साथ वे लुप्त होगईं। वैदिक साहित्य की विवेचनामें प्रयान दश उपनिषदों पर आचार्यों ने विशेष ध्यान दिया और उन पर भाष्य-रचना की है। २८ उपनिषद और १०८ उपनिषदों के संग्रह भी प्रकाशित हुए हैं जिनमें प्रयान दश उपनिषदों के नाम इस प्रकार हैं:—

१ ईशावस्योपनिषद् शु० यज्कीवाजसनेयसंहिता की उपनिषद् है

२ केनोपनिषद् सामवेद की उपनिषद् है

३ कठोपनिषद् कृष्ण्य यजुर्वेद की उपनिषद् है

४ प्रश्नोपनिषद् ऋथर्व वेद की उपनिषद् है

५ मुगडकोपविषद् अथर्व वेद की उपनिषद् है

६ मांडूक्योपनिषद् ऋथर्व वेद की उपनिषद् है

७ तैतिरीयोपनिषद् यजुर्वेद की उपनिषद् है

८ तैत्तरेयोपनिषद् ऋग्वेद की उपनिषद् है

६ छान्दोग्योपनिषद् सामवेद की उपनित्रद् है

१० वृहदारगयकोपनिषद् यजुर्वेद की उपनिषद् है

'मुक्तकोपनिषद्' में कहा गया है कि—वेद की एक-एक शाखा की एक-एक उपनिषद् है। [कारिका १४] यहाँ पर उपनिषद् की महत्ता के सम्बन्ध में बताया गया है कि—

> मांडूक्यमेकमेवालं मुमुत्तूणां विमुक्तये...२६ तथाप्यसिद्धं चेज्ज्ञानं दशोपनिषदं पठ ज्ञानं लव्ध्वाचिरादेव मामकं धाम यास्यसि...२७ तथापि हढता नोचेत् विज्ञानस्यांजनासुत द्वात्रिंशाख्योपनिषदं समभ्यस्य निवर्तय...२८ विदेह मुक्ताविच्छाचेदष्टोतर शतं पठ...२६

प्रस्तुत उपनिपद में ३२ श्रीर १०८ दोनों उपनिषदों के नाम कहे गये हैं श्रीर कौन उपनिषद् किस वेद की है बताया गया है। वहां यह भी कथन है कि किस उपनिषद् का शान्तिपाठ क्या है? संदोपतः— इस स्थान पर ऋग्वेद की १०, शु० यजुर्वेद की १६, कृष्ण यजु की ३२ श्रीर सामवेद की १६ तथा श्रथ्व वेद की ३१ उपनिषदों के नाम कहकर १०८ प्रसिद्ध उपनिषदों का उल्लेख है। इन १०८ उपनिषदों को भावना त्रय तथा वासनात्रय का नाशक तथा ज्ञानवैराग्यप्रद कहा गया है।

[ मु० उ० प्रव्याय १. ४ ]

भगवद् गीता के माहास्य में उपनिषदों को धेनु माना गया है।
गीता उनका मधुर पय और दोग्धा भगवान् श्रीकृष्ण गोपाल नन्दन को
बताया गया है। और यह सच ही है जीव की पारमार्थिक पृष्टि के लिये
इस धेनु की सेवा और तत्कृपाप्राप्त अमृत दुग्ध का सेवन आवश्यक है।
श्रुति ( उपनिषद् ) धेनुओं का गीता रूपी अमृत सद्यः प्रस्तुत सहज
मधुर दुग्ध है, जो ब्रह्म सूत्र मीमांसा रूपी सुवर्ण पात्र में शंकासमाधानल से आतंचित होकर भगवचित्र ( भागवत ) माधुर्य से संपृक्त कर
सात्विक पेय रूप में परणित किया गया है। अतः मानव-जीवन की
ऐहिक सम्यक् स्थिति और पारमार्थिक प्रतिष्टित के लिये वेदान्त
( उपनिपदों ) का कितना महत्व है ? यह जाना जा सकता है।

प्रसंगोपात यहाँ यह कहने में संकोच नहीं होना चाहिये कि-शुचि स॰ वाङ्मय अपने प्रथम युग में उपनिषदों में सर्व प्रधान दश उपनिषदों का रहस्य, ब्रह्म सूत्रों द्वारा वितरित हो जाने के कारण स्वतन्त्र प्रन्थ रचना का रूप धारण नहीं कर सकता। पर त्रागे चल कर इसका त्रभाव खटका त्रीर विद्वानों ने इस त्रीर स्वतन्त्र प्रयास किया, फलतः उपनिषद् प्रन्थों धर निर्दिष्ट व्याख्यान लिखे गये।

ईशावास्योपनिषद् और उसकी व्याख्याएँ शुक्त यजु की माध्यं-िदनी संहिता ४० अध्यायों के विभक्त हैं। प्रारम्भिक ३६ अध्यायों में कर्म काण्ड का विशेष रूप से वर्णन है, अन्तिम ४० वाँ अध्याय मार्मिक विवेचना पद्धित में ब्रह्म का प्रतिपादन करता है। यावन्मात्र वैदिक कर्म किस भावना से अनुष्ठित होने चाहिये १ तदर्थ इस अन्तिम अध्याय में कर्म-समर्पण का रहस्य कहा गया है। इस प्रतिपादन की शेली से इसे सभी उपनिषदों की मूर्यन्यता प्राप्त हुई है, श्रीर प्रधान दश उपनिषदों में यह प्रथम परिगणित की गई है।

इसके प्रारम्भिक मन्त्र में 'ईशावास्य' शब्द त्राने के कारण इसे यह नाम मिला है। इसके १८ मन्त्रों के द्वारा प्रतिपाद्य विषय का तात्विक विवेचन है। त्राचार्य भगवत्पाद श्री शंकर के भाष्य के त्राधार पर इस पर बहुत सी संस्कृत त्रीर हिन्दी की व्याख्याएँ रची गई हैं, त्रान्य त्राचार्यों के सिद्धान्तानुसार भी भाष्य व्याख्यान मिलते हैं। शुद्धाद्वेत सिद्धान्त की दृष्टि से इस पर जो व्याख्यान प्रस्तुत किये गये हैं उनक परिचय यहाँ दिया जाता है:—

(१) ईशावास्य—मनस्विनी व्याख्या रचियता पो० श्रीवालकृष्ण शास्त्री । शु० वा० महासभा सूरत द्वारा सं० २०१० में प्रकाशित।

इस व्याख्या में भक्ति को ही 'उपनिषद्-विद्या' नाम से सम्बोधित किया गया है, क्योंकि भक्ति में ही ईश्वर के प्रति सर्वकर्म समर्पण की भावना को स्थान दिया गया है। उपनिषद् शब्द के धातु, उपसर्ग और प्रत्यय का अर्थ भी इसी धारणा को श्री वल्लभाचार्य के कथनानुसार सिद्ध करता है, यह प्रथम कहा जा चुका है।

भक्ति से ही जीवों को परम श्रेय समधिगत होता है। उपनिषद् बचनों में कर्म, ज्ञान, भक्ति तीनों को फल का साधक माना गया है, उसका पारस्परिक रहस्य क्या है ? श्रोर इनका विरोध भाव कैसे दूर किया जाय ? यह प्रश्न रहता है। मनस्विनी—व्याख्याकार ने तीनों की सहकारिता के उपरांत भक्ति का वैशिष्ट्य सिद्ध करते हुए उसको परम-फल की सिद्धि में श्रसहाय शूर कहा है। कर्म का फल श्रात्मज्ञान, ज्ञान का फल ब्रह्मज्ञान और भक्ति का फल पूर्णपुरुषोत्तमज्ञान है। यह रस स्वरूप त्तरात्तर से अतीत पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्ण हैं, कर्म, ज्ञान, भक्ति के द्वारा उनकी प्राप्ति ही जीव का मुख्य कर्तव्य है, यह सिद्ध किया गया है।

काण्ड द्वय में प्रतिष्ठित वेद किंवा उपनिषद् परात्पर पुरुषोत्तम श्रीहरि के षड्गुणबोधक हैं, अतः ईशावास्य के प्रथम ६ मन्त्रों में षड्गुणों का निरूपण है, सप्तम मन्त्र में अत्तर ब्रह्म और अष्टम में परब्रह्म का स्वरूप कहा गया है। इनकी प्राप्ति के लिये जीव को सगुण नवधा मिक्त और दरामी निर्णुण मिक्त की उपादेथता है, अतः शेप १० मन्त्रों में उसका कथन है। इस प्रकार प और १० इस आन्तरिक विभाग में इसमें १८ मन्त्र हैं। मिक्त के आलंबन श्रीप्रमु के लीलाधारक १० अवतार हैं, तदर्थ भी दस मन्त्रों की संगति है। अथवा पूर्वकांड प्रतिपाद्य यज्ञात्मक प्रजापित सप्तद्श, और उत्तर काण्ड प्रतिपाद्य ब्रह्म एक विध, एतावता १८ मन्त्र प्रमेय स्वरूप सांगोपांग ब्रह्म का निरूपण करते हैं।

प्रथम तीन मन्त्रों (१,२,३,) द्वारा युवत-साधक—का निर्धार है, तदनु दो मन्त्रों (४,४) में सेव्य स्वरूप, तदनन्तर दो मन्त्रों (६,७) में साधन और एक मन्त्र (८) में फलसेवना का वर्णन है। इस प्रकार प्रथम आठ मन्त्रों से स्वरूप का निरूपण करते हुए अधिकारी, विषय फल और साधन के द्वारा भक्ति मार्ग के उत्कर्ष को सिद्ध किया गया है। अप्रिम ६ से लेकर १८ तक दस मन्त्रों में प्रस्तुत विषय का वर्णन है, जिसमें ६ से लेकर १४ तक कर्म, ज्ञान मार्ग के विषय में और पंचदश से लेकर अन्तिम १८ तक भक्ति के सम्बन्ध में विचार है। इस प्रकार समस्त 'मनस्विनी-व्याख्या' अधिकार, साधन, फल और स्वरूप द्वारा भक्ति रूपिणी उपनिषद्-विद्या का महत्व कथन है।

भाष्य-पद्धत्या व्याख्यान शैली और पूर्वापर संगति (अनुबन्ध चतुष्ट्य) की दृष्टि से 'मनिस्वनी-व्याख्या' में जितना सुन्दर विवेचन हुआ है, वह बड़ा युक्ति-संगत है। शु० सिद्धान्त-प्रतिपादक 'ईशावास्य' उपनिपद् की अन्य टीकाओं में यह बात नहीं है। वे साधारणतया सैद्धान्तिक विवेचना ही करती हैं।

२ 'मनस्विनी टीका स्वार्थ दर्शन' (हिन्दी अनुवाद) पो० कंठमणि

शास्त्री द्वारा उनके पिचृरण द्वारा रिचत संस्कृतटीका के भावाभिप्राय लेकर अनुदित और सम्प्रति अप्रकाशित है।

मनस्विनी व्याख्या के प्रतिपाद्य ऋाधार को लेकर हिन्दी में यह विवेचन वर्तमान काल की पद्धित पर जिज्ञासा की पूर्ति करता है। प्रतिपाद्य विषय के सम्मुख ऋाने वाले विषयों के शंका समाधान ऋौर नवीन दृष्टिकोण की विचार-धारा, उपनिषद ऋौर उसकी टीका के विशेष रहस्य को विशद करती है। शु० साम्प्रदायिक व्याख्या के ऋाधार पर मन्त्रों के शब्दार्थ के साथ इसमें विवेचन ऋपना स्थान रखता है। रचियता के पास ही इसकी प्रति विद्यमान है।

३ बालभाष्यम् रचियता विद्वद्वर पं० श्रीबलभद्र शर्मा । बड़ा मंदिर विद्यालय बम्बई द्वारा सं० २००२ में प्रकाशित ।

भाष्यकार ने प्रमाण बहुल प्रांजल भाषा में शुद्धाहैत पुष्टिमार्ग के मन्तव्यों का विद्वत्तापूर्ण भाषा में विचार वैचित्र्य द्वारा समर्थन किया है। भाष्यकार की दृष्टि, सिद्धान्तों के साथ सम्प्रदाय में प्रचलित सेवा प्रणाली की परिपृष्टता के प्रति विशेष है, यद्यपि वह अप्रामाणिक और युक्ति एवं विचार से विरहित नहीं है, तथापि वेदप्रतिपाद्य अभिप्रायों में भावना को अत्यधिक प्रश्रय देना कुछ असंगत सा जँचता है। यह असंगति विद्वान भाष्यकार ने अपने व्यापक पांडित्य से अवश्य दूर की है, पर है यह विचार-धारा क्रमिक विकास के विषरीतसी। अस्तु।

प्रस्तुत व्याख्यान में मन्त्रों द्वारा प्रतिपाद्य त्राभिमत इस प्रकार है। प्रथम मन्त्र में भगवदीय वस्तुत्रों को भगवस्ममित कर उन्हें प्रसाद रूप से प्रहण करने का प्रतिपादन है। द्वि० मन्त्र में उक्त प्रकार की स्त्रावश्यकता का निरूपण है। तृ० मन्त्र में दुः संग-पित्याग स्त्रीर च० मन्त्र में भगवत्प्राप्ति के स्राधिकारी का तथा पंचम में भगवत्स्वरूप का निरूपण है। पष्ठ में सर्वात्मभाव, सप्तम में भक्ति की स्रसहायशूरता स्रोर स्रष्टम में भक्ति फलार्थ भगवद्भक्त स्त्रीर भगवान के स्वरूप की सिद्धि वर्णित है। नवम में स्नन्यमताश्रयण का निषेध, तथा दशम में निःसन्दिग्ध भित्तमार्ग के समाश्रयण का कथन करते हुए एकादश में भित्तिमार्ग-प्रतिपाद्य विद्या स्त्रविद्या का फल विवेचित है। द्वादश में भित्ति मार्गीय संभूति स्त्रीर स्रसंभूति का निर्देश करते हुए त्रयोदश मन्त्र में उनके फलाफल का विचार किया गया है। चौदहवां मन्त्र भित्तमार्ग

की प्राप्ति प्रकार का उपाय निर्देश करता है। इस प्रकार एक से लेकर १४ तक मन्त्रों में आन्तरिक विभाग के अनुसार आठ में साकार ब्रह्म का निर्वचन और बाकी छ में परमत का निराकरण किया है। १४ से लेकर १८ तक चार मन्त्रों में आचार्य के स्वरूप का चित्रण करते हुए गुरूपसित की प्रधानता सिद्ध की गई है।

इस प्रकार प्रश्तुत बालभाष्य में विद्वद्भोग्य गरिष्ठ भाषा में उपर्युक्त दृष्टि से सिद्धान्त का प्रतिपादन हुन्त्रा है। यह कहना प्रसंगोपात त्रावश्यक है कि हम बालभाष्य की रचना श्री गोकुलनाथजी महाराज बंबई के निर्देश त्रीर उनके सेव्य श्री बालकृष्ण प्रभु के त्राश्रय में की गई है। शु० सम्प्रदाय श्री बालभाष्य त्रादि प्रन्थों के रचयिता पं० श्रीबलभद्र शर्मा जी की भाषा त्रपना विशेष स्थान रखती है, जो त्रप्रतिम है।

४ भावार्थ दीपिका टोका (सं०) पं० श्रीमोहनलाल जी शास्त्री द्वारा विरचित । रणछोड़दास पटवारी ऋहमदाबाद द्वारा सं० १६८३ में प्रकाशित।

यद्यपि प्रन्थकार ने इस नाम का कहीं उल्लेख नहीं किया है, तथापि उसके गुर्जरानुवाद से इसका पता चलता है। अन्य टीकाओं में जहाँ ईशावान्य के १८ मन्त्र हैं, वहाँ इस व्याख्या में १७ मन्त्र ही हैं। 'पूपन्नेकर्षे' आदि मन्त्र माध्यंदिनी शाखा गत न होने के कारण इसमें विवृत नहीं हुआ है। कुळ पाठमेद भी मिलता है।

प्रस्तुत टीका में शांकरभाष्य प्रतिपादित सिद्धान्त का प्रत्यच्च विरोध कर शु० सिद्धान्त की स्थापना की गई है। टीका यद्यपि संचिप्त है तथापि मन्त्रार्थ के अववोध के लिये पर्याप्त है। यह विशेषता है कि कहीं भी अर्थ की खींचातानी नहीं की गई है, सरल पद्धति से अर्थ का दोहन किया गया है।

प्रथम मन्त्र में परमेश्वर-स्वरूप और उत्तम भक्तों की तद्धीनता के त्राचरण का कथन होकर द्वि० मन्त्र में मर्यादास्थित जीवों के लिये भगवत्प्रीत्यर्थ कर्म करने का निरूपण है। तृ० मन्त्र में भगवत्प्रसादार्थ कर्म न करने से अनिष्ट फल का उल्लेख कर चौथे में अवण मनन की सुगमता के लिये पुनः परमात्मा के स्वरूप का दिग्दर्शन कराया गया है। पंचन में ब्रह्म की विरुद्ध धर्माअयता एवं छठे मन्त्र में सर्वत्र ब्रह्म-दृष्टि

रखने वाले भक्त के मनन की सफलता कही गई है। सातवें में सफल निदिध्यासन का वर्णन है तो अष्टम मन्त्र में षड्गुण परिपूर्ण परमात्मा कथन है, और उसकी कृपा की महत्ता का दिग्दर्शन। टीकाकार के अभिमत संहिता पाठ के अनुसार यहाँ [आठ मंत्र पर] प्रथम अनुवाक समाप्त होता है।

"अन्धंतम०" इत्यादि नवम मन्त्र में उस फल का कथन है जिसमें प्रथम उक्त साधन फल के विपरीत मननादि करने से प्राप्त होता है, अर्थात् विरुद्ध आचारण करने वाले के फल का कथन है। दशम के उसी का स्पष्टीकरण, एकादश से लेकर चतुर्दश मन्त्र तक वेदार्थ ब्रह्मज्ञान के विरुद्ध अवध्य आचरण करने के परिणामों का और यथार्थज्ञान के फलों का निरूपण किया गया है। पन्द्रहवें मन्त्र में निवेदन और वरण-निरूपण द्वारा उस अनीशता का परिहार किया गया है, जो मर्यादविरुद्ध कियाकलाप के अनुष्ठान से आती है। 'अन्ते नय सुपथा॰' इस १६ वें मन्त्र में अवण मनन सेवनादि मिक्त की सार्थकता के लिये परमात्मा से प्रार्थना का निरूपण है, और सत्रहवें मन्त्र में ज्ञान के स्वरूप का।

इस शाखा का यह मन्त्र इस प्रकार है:--

"हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुखम् योसावादित्ये पुरुषः सोसावहं त्रों खं ब्रह्म।" इसमें जीव की मुक्ति का निरूपण कर व्याख्या समाप्त की गई है।

४ भावार्थदीपिका-टीक। गुर्जरानुवाद पं० मोहनलाल शास्त्री कृत संस्कृत टीका के गुजराती भाषानुवाद श्री अयेष्ठालाल गोवद्ध नदास शाह। मूल प्रन्थ के साथ ही प्रकाशित।

अनुवाद सरल और भावावगाही एवं मूल प्रन्थ के अर्थ को स्पष्ट करने वाला है। इसमें संदोप रीति से उसी विषय का प्रतिपादन है जो मूल में है।

६ 'पुष्टिमार्ग-प्रपा' सं० टीका पं० श्रीसबलिकशोर जी चतुर्वेद द्वारा रचित । वल्लभ पुस्तकालय मथुरा द्वारा सं० २०१० में प्रकाशित ।

यह एक साधारणतया शुद्धाद्वेत सिद्धान्त की छाया लेकर रचा हुआ मन्त्रों का अर्थ है, जिसमें न तो शास्त्रीय दृष्टि से पंचाधिकरण का कोई सम्बन्ध है और न किसी सिद्धान्त का सामृहिक रूप से व्याख्यान ही प्रस्तुत किया गया है। मन्त्रों से शु० सम्प्रदायानुसार तत्वों का निचोड़-सा किया गया है, जिसमें उपक्रम, उपसंहार मन्त्रों के पारस्परिक सम्बन्ध जैसी कोई मौलिक बात नहीं है। टीवाकार के कथनानुसार मंत्रों में क्रमश: इस प्रकार का वर्णन है:--

- १ भोजनाच्छादन विषयक चिन्तात्याग श्रौर भगवत्र्यसाद से निर्वाह।
- २ भगवत्परितोषार्थं कर्म।
- ३ गुणानुवाद में विरिक्त का फल।
- ४ भगवत्स्वरूप और अन्याश्रयता।
- ४ भगवान् को विरुद्ध धर्माश्रयता।
- ६ उक्त ज्ञान से संशयोच्छेद।
- ७ विरहावस्था में सर्वात्मभाव का फल ।
- न विरह में ब्रह्म-साचात्कार।
- ६ भगवत्प्रीत्यर्थं न होने वाले कर्म ही अनर्थकारिता।
- १० ज्ञान कम की अलौकिकता।
- ११ भगवदीय ज्ञान कर्म का फल अमृताशन।
- १२ अन्धंतम प्रवेश का कारण।
- १३ भगवत्स्वरूप की परात्परता।
- १४ संभव और असंभव का फल निरूपण।
- १४ ब्रजांगनात्रों की भावना से भावित विरहानुभव का वर्णन।
- १६ ऋीर १७ विरह कालिक फलावस्था के अनुभव।
- १८ ऋाचार्य चरण से शरण की प्रार्थना।

इस टोका के निर्माण में श्रीबलभद्र शर्मा द्वारा राचित बालभाष्य की छाया ली गई है।

पुष्टिमार्गीय प्रपा सं० टीका का संचिप्त हिन्दी अनुवाद । अनुवादक पं० रघुनाथप्रसाद चतुर्वेद । मूल प्रन्थ के साथ प्रकाशित । जिसमें भाषान्तर के अतिरिक्त कोई विशेष विवरण नहीं है ।

# केनोपनिषद् और उसकी व्याख्याएँ:--

(१) केन मनस्विनी व्याख्या सं० रचियता पो० श्रीबालकृष्ण शास्त्री। विद्या विभाग कांकरौली द्वारा सं० १०१२ में प्रकाशित। केन उपनिषद् तवस्कार ब्राह्मण का नवमाध्याय है। 'तबस्कार' श्रीर 'ब्राह्मण उपनिषद्' भी इसका नाम है। प्रारम्भिक प्रश्न में 'केन' शब्द के स्त्राने से इसका यह नाम पड़ा है।

(१) मनस्विनी टीका के अनुसार इसका प्रतिपाद्य विषय इस प्रकार है:—

भक्ति प्रतिपादक यह उपनिषद् चार खरडों में विभाजित है और इसके निम्न कारण हैं। (क) चारों वेदों का विशिष्ट अर्थ भगवत्सेवा होने के प्रतीक रूप इसके चार खरड हैं। (ख) भक्तिमार्ग में श्रीहरि चतुः पुरुषार्थ रूप है। और (ग) सेवामार्ग अनुबन्ध चतुष्ट्य पर आधारित है अतः चार खरड हैं।

प्रथम खण्ड:—आठ मन्त्रों में वाह्य श्रीर श्राम्यन्तर प्रमाण से श्रतीकिकेन्द्रिय ब्रह्म का प्रतिपादन है, जिसमें प्रथम में प्रश्न श्रीर सात में उत्तर हैं। इस खण्ड में प्रमाण के द्वारा भक्तिमार्ग की श्रेष्ठता का प्रतिपादन किया गया है।

द्वि० खण्ड:-पाँच मन्त्रों में प्रमेय में बुद्धि दोष से होने वाले पाँच प्रकार के दोषों का निरास किया गया है। इसमें प्रमेय बल से भक्तिमार्ग की श्रेष्ठता कही है।

तृ० खण्ड:-बारह मन्त्र हैं। जिसमें ऋग्नि, वायु तथा इन्द्र के उपाख्यान द्वारा भक्ति में संभावित ऋभिमान दोप की निवृत्ति उमादेवी के संग द्वारा वर्णित है। ऋतः साधन की दृष्टि से भक्ति उदात्तता का वर्णन है।

च० खण्ड:-नौ मन्त्र हैं। फलगत पंचिवध दोष की निवृत्ति द्वारा फल रूप में भक्ति के महत्व का कथन है। शेप चार मन्त्र के उपक्रम उपसंहार द्वारा प्रतिपाद्य भक्ति विषय का उत्कर्ष विश्वित है।

प्रतिपादन की शैली से मनस्विनी टीका मननीय है, प्रस्तुत व्याख्या की प्रारम्भिक भूमिका में पं० कंठमिण शास्त्री ने एतत्संबन्धी सभी जिज्ञासात्रों पर अच्छा प्रकाश डाला है। यह भूमिका एक प्रकार से इसका संनिप्त अनुवाद है।

(२) केन उपनिषद्-भाष्यम् सं० रचियता पं० श्रीगोकुलदासजी शास्त्री। विद्वलनाथ प्रेस कोटा द्वारा सं० २००३ में प्रकाशित। भक्ति पुष्टिमार्गीय सिद्धान्त दृष्टि से तात्विक प्रतिपादन में यह एक महत्वपूर्ण भाष्य है। जैसा कि मन्त्रों के प्रारम्भ में प्रश्न-निरूपण द्वारा जिज्ञासा के अवतरण के अनन्तर समाधान है, इसका स्पष्टीकरण इस भाष्य में किया गया है। श्रुति, गीता, भागवत, ब्रह्मसूत्रों के प्रमाण से उपनिषद्-प्रतिपाद्य विषय की पृष्टि करते हुए भाष्य में परमत का भी खंडन किया गया है। शब्दार्थ निदर्शन के साथ मन्त्र के रहस्योद्घाटन में भाष्यकार ने अपने भक्ति-भावमय अनुभव का साद्यातकार सा कराया है। इसकी रचना प्रथमपीठाधीश श्रीविद्वलनाथजी महाराज की अन्तःस्थ प्रेरणा से की गई है, ऐसा प्रन्थकार का अभिप्राय है।

(३) केन उपनिषद् भाष्य का हिन्दी भाषानुवाद। मूल प्रन्थकार ने ही इस अनुवाद को साथ में ही सिन्निविष्ट किया है, जो लोक भाषागत होने के कारण अभिप्राय का विशेष स्पष्टीकरण करता है। इसमें भी शंका समाधानपूर्वक विषय के प्रतिपादन द्वारा सप्रमाण सद्धान्तिक कथन को पुष्ट किया गया है।

इस भाष्य की समाप्ति के अनन्तर प्रन्थकार ने प्रथक रूप में शुद्धाद्वेत सिद्धान्त के अन्तर्गत 'प्रथम फलरूप नित्यलीला का वर्णन' नामक एक अनुच्छेद हिन्दी में लिखा है। इस निबन्ध में विद्धान लेखक ने केनोपनिषद् का सहारा लेकर अद्वेत सिद्धान्त के क्रमिक विकास पर दृष्टि डालते हुए शंकराचार्य आदि सभी आचार्यों द्धारा प्रतिपादित सिद्धान्तों का सामयिक समन्वय किया है, साथ ही श्रीवल्लभाचार्य के भक्तिमार्ग का वैशिष्ट्य बताकर उनके सिद्धान्त की वर्तमान-काल में उपयोगिता बताई है। पुराण, श्रुति, स्मृति, आदि के वचनों से जीव के परम कर्तव्य भगवत्सेवा की स्थापना में उन्होंने उसकी परमफलता का विवेचन किया है। स्वरूप-सेवा किस प्रकार और किस भावभावना से करना चाहिये? तदर्थ इस विवेचन में सुन्दर ढंग से प्रकाश डाला है।

तात्पर्य यह कि-इस लेख में प्रायः शुद्धाद्वेत के सभी धड़े-बड़े सिद्धान्तों की रूप-रेखा और सेवा का क्या रहस्य है ? यह भी विदित हो जाता है।

### ३ कठोपनिषद् —

यह कृष्ण यजुर्वेद की कठ शाखा की उपनिषद् है। इसमें प्रथम अ० की प्र० वल्ली में २६, द्वि० में २४, तृ० १७ मन्त्र हैं। द्वि० अ० की

च० वल्ली में १४, पक्चम वल्ली में १४, श्रौर षष्ठ वल्ली में १८ मन्त्र हैं। इस प्रकार दो श्रध्यायों में ६ वल्ली श्रौर ११८ मन्त्र हैं। प्रस्तुत उपनिषद् में निचकेता श्रौर यम के सम्वादरूप में जीवन श्रौर मृत्यु के सम्बन्ध में सूदम विवेचन है।

(१) कठोपनिषद् भाष्यम्। रचियता भा०मा०पंचनदी श्रीगोवद्ध न भट्ट। (श्रीगट्टलालजी) विद्या वि० नाथद्वारा से सं०१६८६ में प्रकाशित।

भारत मार्तंड ने इसकी प्रथम वल्ली का सम्पूर्ण और द्वि० वल्ली के १३ मन्त्रों तक समग्र तथा १४ पर थोड़ा भाष्य रचा है। इस उपनिषद् पर तत्कृत भाष्य-रचना इतनी ही है। ऐसा विदित होता है कि वे इसे पूर्ण करने का अवसर न पा सके थे।

प्रविवास में वेदज्ञान के सम्बन्ध में उत्तमाधिकारी के स्वरूप का प्रतिपादन किया गया है। द्वि० वल्ली में वक्ता की प्रसन्नता पर उत्तमाधिकारी के परिज्ञानार्थ श्रेय और प्रेय इन दो के स्वरूप और फल का तारतम्य कहा गया है। भाष्यकार की दृष्टि में—प्रारम्भ में कटु होने पर भी परिणाम में सुखावह स्थिति को श्रेय—जैसा कि रोगी के लिये भेपजवत् अपवर्गादि लच्चण कहा गया है, अथच आदि में मधुर होकर परिणाम में दु:खप्रद प्रेय—जैसा कि रोगी के लिये कुपध्यन्पशुपुत्रादि लच्चण संसार कहा गया है। गीता में इन दोनों को सात्विक, राजस सुख की संज्ञा दी गई है। इस प्रकार नचिकेना की प्रेय के प्रति सर्वथा उपेद्य बुद्ध देखकर प्रसन्न होकर मृत्यु ने १२ मन्त्रों में जीव के वास्तविक रूप और लाभ का वर्णन किया है। १३ वे मन्त्र में उसका उपसंहार है। १४ वें मन्त्र में ब्रह्म विपयक प्रश्न हैं, जहाँ उक्त भाष्य समाप्त हो जाता है। ४ सुगडकोपनिषद्—

(१) मुण्डक उपनिषद् पर मठपित जयगोपाल भट्ट कृत भाष्य है, जो अनुपलच्य है। उन्होंने स्वरचित 'तै तिरीय उपनिषद्' के भाष्योपक्रम में लिखा है... "तत्र गोपालतापिनी कृष्णोपनिषदौतु स्पष्टार्थे एव मुंडको-पनिषद् दुरूहापि त्वेतदपेत्तया स्वरूपेति परचाद् व्याख्यात्यते।" ऐसा विदित होता है कि—उन्होंने तै तिरीय भाष्य के अनन्तर इसकी रचना की थी। यह भी सम्भव है कि वे किसी कारणवश फिर उसे पूर्ण न भी कर पाये हों।

अथर्व-परिशिष्ट के अनुसार यह अथर्व शाखीय २८ लघु उपनिपदों

में से प्रथम है। नारायण विरचित मुंडकोपनिषद्-दीपिका में कहा गया है कि—चीणें शिरोत्रते ध्येयं तेन मुंडक उच्यते, खंडषट्कं त्रिमुंडं च शौनकीयं श्रुतेः शिरः।" इसमें तीन मुंडक हैं और प्रत्येक में दो-दो खण्ड हैं। इसमें ब्रह्म-सम्बन्धी सिद्धान्त का जिस सुन्दर ढङ्ग से निरूपण है वह मननीय और गंभीरार्थ चिन्तन पर प्रकाश डालने वाला है। मंत्रों में बड़ी ही सरल रीति से वैदिक तत्व का विवेचन इसकी विशेषता है। शु० सिद्धान्त के अधिकांश स्थलों पर इसके मन्त्रों का प्रमाण दिया जाता है।

### ५ मांड्रक्योपनिषद् दीपिका-

प्रस्तुत उपनिपद् अथर्ववेदीय है। ऋग्वेद की शाखाओं में भी मांडूकेय नामक एक शाखा का नाम आता है। इसमें १२ मन्त्र हैं, जिनमें ओंकार उसके अकार, उकार, मकार नामक तीनों पादों तथा उनसे विलच्छा आत्मारूप चर्छु पाद प्रण्यात्मक ब्रह्म के स्वरूप का वर्णन है। रूपसृष्टि के अनुसार नामसृष्टि भी ब्रह्ममय है, इसका प्रतिपादन किया गया है।

(१) इस उपनिषद् पर श्रीपुरुपोत्तमजी कृत यह दीपिका नामक टीका है, जो गौडपाद कारिका के विवरण के साथ पु० कार्यालय बम्बई से सं० १६६० में प्रकाशित।

उक्त कारिकाओं के वैतध्य नामक द्वि॰ प्रकरण पर श्रीपुरुषोत्तम जी ने 'वैतथ्य-प्रकरण-विवरण' नामक निबन्ध लिखा है।

वेद श्रीर वेदान्तात्मक उपनिपदों का बीज प्रण्य श्रोंकार है वह ब्रह्मवाचक है, उसके द्वारा कार्य रूप में प्रसृत वेद भी ब्रह्म का श्रमिधायक है, एतावता श्रोंकार भी श्रात्म ब्रह्मरूप है। वह कार्यकारणरूप से सर्वत्र व्यापक है, श्रतः नामप्रपंचरूप समस्त वाङ्मय जो श्रोंकार वाच्य का वाचक है श्रोंकार का ही विवरण है वह चतुष्पाद है। इस प्रकार इस उपनिपद् पर 'दीपिका' टीका द्वारा प्रकाश डाला श्रीर परमार्थिक फल का सम्यक् विवेचन कर उसके वान्तविक ब्रह्मरूप का प्रतिपादन किया गया है।

इस पर उपलब्ध गौडपाद आचार्य की २३ कारिकाओं का वास्तविक अर्थ निरूपण करते हुए, वैतथ्य प्रकरण की ३८ कारिकाओं पर भी प्रकाश डालते हुए श्रीपुरुषोत्तमजी ने शास्त्रीय भ्रान्ति का निराकरण कर शु० वेदान्त का स्थापन किया है।

गौडपाद कारिका व्याख्यान के सम्बन्ध में श्रीपुरुषोत्तम जी ने शा० तत्वदीप निबन्ध आवरण मंग [कारिका ६१] में लिखा है:— "गौडवार्तिक-प्रकरण-चतुष्ट्यार्थस्तु मया तद्व्याख्याने सोपपत्तिको निरुपित इति ततोवधेयः।" इससे विदित होता है कि 'आवरण-मंग' रचना के पूर्व इसकी रचना की गई है।

### ६ तैत्तिरीयोपनिषद्—

कृष्णयजु की तैतिरीय संहिता का तैतिरीय ब्राह्मण है, इसका अन्तिम भाग तैतिरीय ब्रार्ण्यक है, जिसके १० प्रपाठकों में से ७ से ६ प्रपाठकों को 'तैतिरीय उपनिषद्' कहा जाता है। सातवाँ प्रपाठक 'शिवा-वल्ली,' ब्राठवाँ 'ब्रह्मानन्द-वल्ली,' श्रीर नववाँ 'भृगुवल्ली' नाम से विख्यात है। प्रथम में १२, द्वि० में ६ श्रीर तृ० में १० श्रनुवाक हैं।

इस पर निम्न व्याख्या उपलब्ध हैं।

- (१) इसके आनन्द-वल्ली नामक प्रकरण पर मठपति श्रीजयगोपाल भट्ट कृत भाष्य है।
- (२) प्रस्तुत भाष्य का गुर्जर भाषानुवाद श्रीमृलचन्द तुलसीदास तेली वाला द्वारा रचित है। दोनों प्रन्थ अनुवादक द्वारा बंबई से सं०१६७४ में प्रकाशित हैं।

शु० सिद्धान्त की दृष्टि से 'श्रानन्दवल्ली' का बड़ा महत्व है। श्रानन्दमय परमात्मा के श्रानन्द की श्रोर दिक्संसूचन करना उसका मुख्य लह्य है। इसी पर मठपित जयगोपाल भट्ट ने विशेष भीमांसा की है। प्रस्तुत श्रानन्दवल्ली के श्रानुवाकों में मन्त्रों की कोई संख्या नहीं है। छोटे-छोटे सरल किन्तु गंभीरार्थक वाक्यों में ब्रह्मानन्द का सविस्तर वर्णन किया गया है, श्रोर जगत में स्वल्पातिस्वल्प रूप से विद्यमान श्रानन्द का पारंपरिक विकास बताकर निरवधि रूप में उसे परब्रह्म में प्रतिष्ठित कहा गया है।

मठपित कृत भाष्यानुसार इसमें अनुवाकों का कोई विभाग नहीं है, केवल तीन विद्धियों में ही उपिनपद् विभक्त है। आनन्दवङ्खी में अर्थानुगुण्य नहोने के कारण पाठसौर्य के लिये इस प्रकार के अनुवाकों का विभाग पीछे से कल्पित किया गया है, ऐसा अनुमान होता है। तीन विज्ञयाँ ही इसका समर्थन करती हैं, सायण का भी यही मत है। अन्य भाष्यों में जहाँ तैत्तिरीयोपनिपद् का उपन्यास किया गया है, वहाँ भी अनुवाक के रूप में न होकर विज्ञयों के रूप में ही उसका उल्लेख मिलता है।

जयगोपाल कृत भाष्य के उपक्रम से विदित होता है कि उन्होंने उत्कंठावश प्रथम 'त्रानन्द वल्ली' वा ही भाष्य लिखा है। 'शिचावली' की भाष्य रचना को उन्होंने वाद में प्रतिज्ञात किया है। पर 'त्रानन्द-वल्ली' के त्रातिरिक्त अन्य विल्लयों का उनका भाष्य नहीं मिलता। इसकी रचना शांकर-भाष्य के सिद्धान्त-खंडनार्थ की गई है, ऐसा प्रन्थकार का स्पष्ट कथन है।

### ७ छान्दोग्योपनिषद् —

यह उपनिषद् सामवेद की कौथुमी शाखा के ब्राह्मण के अन्तर्गत है, जो ४० भागों में विभक्त है। प्राथमिक २४ भागों की 'तांड्य' अथवा 'पंचिंवरा' संज्ञा है। इसके आगे के ४ भाग षड् विंश ब्राह्मण नाम से प्रख्यात हैं। अगले दो भाग मन्त्र, ब्राह्मण और अन्तिम म् भाग 'छान्दो-ग्योपनिषद्' नाम से विदित हैं। यह सामवेद की तवह्नवार शाखा की उपनिषद् है। [वै सा०]

प्रस्तुत उपनिषद् में = ऋध्याय या प्रपाठक हैं, जिसमें कई खण्ड श्रीर मन्त्र हैं।

इस पर निम्नलिखित व्याख्याएँ मिलती हैं।

- १ छान्दःयोपनिषद् भाष्य—योगि श्री गोपेश्वरजी प्रणीत। अप्रकाशित।
- २ छान्दग्योपनिपद् दीपिका-श्रीपुरुषोत्तमजी प्रग्रीत । अप्रकाशित ।
- ३ छान्दोग्योपनिषद् शुद्धाद्वेत भाष्य—भा० श्रीगोवद्धन भट्ट...श्रीगटू-लाल जी रचित—अप्रकाशित।
  - (१) (२) (३) शु० सा० दृष्टि से निर्मित १ से ३ विवरण उपलब्ध नहीं है केवल उनकी रचना का संकेत मिलता है।
- ४ छान्दोग्योपनिषद् भगवद्धर्म बोध-भाष्य—रचिताश्री रमानाथ शास्त्री। प्रथमाध्याय मात्र। सं० १६८४ में नाथद्वारा से प्रकाशित। इसके अनुसार 'छान्दोन्य' शब्द का अर्थ आल्हादकारी छन्दरूप

भगवान् के स्वरूप का प्रतिपादन करना है। भगवद्गुणों के गान करने वाले भगवद्भक्त ऋषि 'छन्दोग' कहलाते हैं। छन्दोगों की गीति को 'छान्दोग्या' कहते हैं। ऐसी गीति जिसके द्वारा भगवान् के समीप नितरां गित होती है वह उपनिपद् माहात्म्यज्ञान-पूर्विका भक्ति है। उसको उत्पन्न करने वाले वेद के एक खण्ड को 'छान्दोग्योपनिपद्' कहा जाता है। खण्डों और मन्त्रों में विविध रूप से कर्म, ज्ञान, भक्ति की उपादेयता प्रतिपादन कर परब्रह्म परमात्मा के प्राह्मरूप का वर्णन है, जिसमें स्तुति के सम्बन्ध में विशेष विचार किया गया है:-

इस प्रथमाध्याय में निम्नलिखित खंड और उनके मंत्र हैं।

खंड— १ २ ३ ४ ६ ७ ८ ६ १० ११ १२ १३ मंत्र— १० १४ १२ ४ ८ ६ ८ ४ ४

इसके प्रथम खंड में कर्माभ्युद्यक्य उपासना का प्रतिपादन है, जो प्रथम प्रकार में उद्गीयोपासना कहलाती है। 'उद्गीयात्तर' शब्द का ताल्पर्य भगवनाम है, उसी के उपाख्यान महात्म्य-ख्यापन का यहाँ वर्णन किया गया है। द्वितीय खंड में अध्यात्म्यादि भिन्न-भिन्न प्रकार से उद्गीथ की कर्मानुगत उपासना वर्णित है। तृतीय खंड में अधिदैवत प्रकरण में ज्ञानानुगत उपासना का कथन किया है। चतुर्थ खंड में इन सब उपासनाओं में स्वरूपगत भेद नहीं है, प्रत्युत प्रकार-भेद है, यह सिद्ध किया है। पञ्चम खं० में अधिदैव और अध्यात्म्य उभयविध उपासनाओं के एकत्व का, और पष्ट खंड में ज्ञानभिक्त के निरूपणार्थ तद्वयभूत ऋक्, साम आदि पदार्थों का निरूपण हुआ है। सप्तम खंड में अधिभूत आदि समस्त पदार्थ ब्रह्मस्वरूप हैं इसे बताया गया है।

अष्टम खंड में परोवरीयस्व गुणक उपासनान्तर का वर्णन एतिहासिक कथा के उपोद्धातरूप मं है।

उद्गीथ विद्या में कुशल १—शिलक शालावत्य, २—चैंकितायन दाल्म्य, ३—प्रवाहण जैविल। यह तीनों परस्पर प्रश्न करते छौर उत्तर द्वारा स्वकीय जिज्ञासाछों का समाधान करते हैं। यहाँ सामादि लोकों का भी निरूपण होता है।

नवम खंड में भगवान् पुरुषोत्तम ही सर्वाश्रय है, आकाशनाम-

धारी है, यह बतलाकर उनके परवरीय स्वय गुगा की स्थापना की गई है। परइन्द्रियादि से भी पर, वर अव्हार से भी विशिष्ट जो पूर्ण पुरुषोत्तम हैं वह परोवरीयान कहलाते हैं, उनके भाव को परोवरीय स्व कहा जाता है, उन्हों के गुगों का कथन यहाँ उपलब्ध है।

दशम खंड में प्रस्ताव और प्रतीहार रूप विषय में आदित्यादि देवस्थ परमात्मा ही है, इसे उशस्ति चाकायण नामक ऋषिं के उपाख्यान से कहा गया है।

एकादश खंड में भी सर्वसिद्धान्तरूप से इसी उपासना का कथन है। द्वादश खंड में पूर्व खंड में वर्णित श्रन्न की कष्टदशा का निवारण करने के लिये वेद में श्रन्न की उपासना का जो वर्णन मिलता है, वह कनिष्टा-धिकारी की प्रवृत्ति के लिये है, मुख्याधिकारी के लिये नहीं, यह कहा गया है। त्रयोदश खंड में-पूर्व खरड वर्णित सामावयवरूप मिक्त विषयक उपासना कहने के बाद सामावयवरूप स्तोमान्तर की उपासना का उपदेश दिया गया है। स्तोम श्रन्तर समूह को कहते हैं। लोकगीतों में जिस प्रकार ताल साधने के लिये 'हे रामा' श्रादि शब्दों की पुट लगाई जाती है, उसी प्रकार साम-गायन में भी कई स्तोमान्तर हैं, जिनमें 'हा 'उ कार' भी एक हैं। इस साम-गान में गाई जाने वाली स्तोमान्तरों की उपासना भी श्रमिन्न दृष्टि से श्रोंकारवत् परश्रद्ध की ही श्रद्धैत-भावना से करना चाहिये, इसका निर्धारण किया गया है।

इस प्रकार शु० सिद्धान्त की दृष्टि से स्तुति—सम्बन्धी भगवद्-भक्ति का क्या महत्व है ? यह इस उपनिषद् के प्रथमाध्याय में प्रति-पादित किया है। यह विवरण यहाँ समाप्त हो जाता है।

# ८ वृहदारस्यकोपनिषद्--

शुक्त यजु की माध्यन्दिन श्रीर काएव नामक दो शाखाएँ उपलब्ध हैं। दोनों को 'शतपथ ब्राह्मएं' कहते हैं। श्रान्तम ६ श्रध्याय वृहदारएथक उपनिषद् कहलाते हैं। इसमें श्रारण्यक श्रीर उपनिषद् दोनों ही सम्मिलित हैं। श्रध्य सभी उपनिषदों से वृहत् होने के कारण भी इसका नाम इस प्रकार रखा गया है। श्रारण्यक की श्रदे इसमें

उपनिषद् भाग ऋधिक है। एकत्र ६ ऋध्यायों में ४७ ब्राह्मण ऋौर ४४२ मन्त्रों द्वारा इसमें ब्रह्म तथा तत्सम्बन्धी विषयों का प्रश्न उत्तर रूप में समीचीन विवेचन है।

(१) इस पर योगि श्रीगोपेश्वरजी विरचित भाष्य सुना जाता है जो सम्प्रति अप्राप्त है।

# ६ श्वेताश्वतरोपनिषद्—

कृष्ण यजु की अनुपत्तव्ध खेताश्वतर संहिता का ही अंश यह उपनिषद् है जिसमें ६ अध्याय हैं। क्रमशः १६, १०, २१, २२, १४ और २३ मन्त्रों द्वारा उक्त अध्यायों में परब्रह्म के साचात्कार का उपाय ध्यान, ध्यान की सिद्धि, प्रार्थना के प्रकार, ब्रह्ममहिमा, वेदान्त, सांख्य योग आदि के प्रासंगिक विषयों का इसमें अच्छा स्पष्टीकरण हुआ है।

इस पर श्रीपुरुषोत्तम जी विरचित श्वेताश्वतरोपनिषद्-दीपिका नामक टीका सुनी जाती है, जो सम्प्रति अनुपलब्ध होने से अप्रकाशित है।

## १० कैंबल्योपनिषद् --

यह अथर्ववेद की उपनिषद् है। इसके प्र० खं० में १६, द्वि० में ४ भन्त्र हैं। एकत्र २४ मन्त्रों में आखलायन ऋषि ने परिमेष्टी से ब्रह्मिवद्या सम्बन्ध में प्रश्न किया है जिसके फलस्वरूप में कैवल्य का विवेचन है।

इस पर भी श्रीपुरुषोत्तमजी रचित दीपिका नामक टीका सुनी जाती है, जो श्रप्राप्त है।

### ११ उपनिषद्रथसंग्रहः—

प्रस्तुत नाम से श्रीपुरुषोत्तमजी विरचित एक उपनिपद् विवेचन सुना जाता है, जिसमें विभिन्न श्रुतियों के अर्थों का शु० सिद्धान्तानुसार संकलन किया गया है। सम्प्रति यह अप्राप्त है।

### १२ ब्रह्मोपनिषद्—

अथर्व परिशिष्ट के कथनानुसार अथर्व शाखीय लघु २८ उपनिषदों में से यह एक है। इसकी क्रम सं०१० है।

इस पर श्रीपुरुषोत्तम जो निर्मित 'दीपिका' नाम की टीका सुनी जाती है। जो सम्प्रति प्राप्त नहीं है।

# १३ नृसिंहोत्तर तापिम्युपनिषदः—

अथर्व-परिशिष्ट के कथनानुसार यह अथर्ववेद की २१ वीं उपनिषद् है। जिसमें देवों और प्रजापित के प्रश्नोत्तर-रूप में सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है। देवों की प्रार्थना पर जब प्रजापित ने परब्रह्म स्वरूप श्रीनृसिंह 'पूर्ण पुरुषोत्तम' का प्रतिवोधन किया और उनके मन्त्रराज का उद्धार, तो प्रणव की मात्राओं और मन्त्रराज के पदों की एकार्थता सिद्ध होने से देववर्ग को इस प्रकार का सन्देह हुआ कि शारीर आत्मा और ब्रह्म के अभेद ज्ञानार्थ ब्रह्म-वाचक ओंकार की संगति किस प्रकार हो सकती है ? इस सन्देह का निराकरण प्रजापित द्वारा इस नृसिंह-तापिनी में किया गया है। मांडूक्योपनिपद् के समान भी ओंकार रूप परब्रह्म की आत्मा के साथ अभेदता सिद्ध करते हुए ब्रह्मानन्द परम-फल की प्राप्ति का निर्देश करना इस उपनिषद् का प्रतिपाद्य विषय है।

इस पर श्रीपुरुषोत्तमजी विनिर्मित 'दीपिका' नाम की टीका है, जो पुष्टि० मा० सि० कार्यालय बम्बई से सं० १६८७ में प्रकाशित है।

इसके मन्त्रों द्वारा सिद्ध किए हुए शंकराचार्य के मायावाद का खण्डन करता श्रीपुरुपोत्तम जी का लच्य है। भगवद्रुप प्रपंच में मायिकता का लबलेश भी नहीं है, इसका उपसंहार में विवेचन है। इस छोटे उपनिषद् के प्रत्येक मन्त्र पर भाष्य की रचना न कर उसके उतने ही श्रंश का विवेचन करना दीपिका-टीका का लच्य है, जहाँ मायावाद का सम्पर्क श्राता है।

नृसिंहोत्तर-तापिनी के प्रमेय का वर्णन श्रीपुरुपोत्तमजी ने शास्त्रार्थ निबन्ध प्रकरण की "यन्मायिकत्व-कथनं पुराणेषु प्रदृश्यते" (सं० ८२) इस कारिका के ऋावरणभंग में किया है, जहाँ मायावाद का निरास करते हुए वल्लभाचार्य ने ब्रह्मवाद की चर्चा की है।

इससे विदित होता है कि श्रीपुरुषोत्तमजी ने 'नृसिंहोत्तर-तापिनी' की दीपिका टीका रचना के वाद निबन्ध के 'श्रावरणभंग' टीका की रचना की हैं।

१४ आथवंगा नारायगोपनिषद्—

इस पर निम्नलिखित भाष्य-रचना हुई है:-

(१) वेदान्त-विद्यालंकार भाष्य...रचियता गो० श्रीत्रिनिरुद्धाचार्यं जी महाराज ।

प्रस्तुत उपनिषद् में नारायणस्वरूप परब्रह्म का प्रतिपादन किया है। नारायण नाम परब्रह्म का है श्रीर तद्रुप से सर्वत्र प्रतिपादित परतत्व हो समस्त प्रपंच का श्रादि कारण सृष्टि-स्थिति-प्रलय-कर्ता है, वही समस्त देवस्वरूप है, सर्वत्र व्यापक, गुर्णोतीत रूप में विद्यमान है। उनका नाम मन्त्र... 'श्रों नमोनारायणाय'' श्रष्टाह्मर सर्वकामनाश्रों का साधक श्रीर परमफलदायक है, यही प्रणवरूप है। इसके जापक निष्पाप होकर परम पद के श्राधिकारी होते हैं।

प्रस्तुत भाष्य में अन्य पूर्ववर्ती व्याख्याकारों के सिद्धान्तों का उल्लेख कर शु० सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है... उसमें नारायण रूप परब्रह्म श्रीकृष्ण और उनके भक्तिमार्ग का महत्व-प्रतिपादन है। भाष्य, गम्भीर अध्ययन शैली से लिखा गया है, और इस शताब्दी की एक अप्रतिम भाष्य रचना है।

(२) वेदान्त वि०लं० भाष्य-िकरणावली व्याख्या। निर्माता श्रीहरि-शंकर शास्त्री। उक्त प्रन्थ ना० त्रा० मल कं० बंबई द्वारा सं० १६५७ में प्रकाशित।

भाष्य के गूढ़ार्थ-प्रकटीकरणार्थ 'किरणावली' व्याख्या में सुन्दर समन्वय है। व्याख्याकार का मीमांसा-पांडित्य उपनिषद् के भाष्य पर नवीन दृष्टिकोण उपस्थित करता है।

अथर्व परिशिष्ट के कथनानुसार यह अथर्व-शाखीय लघु (२८) उपनिपदों में २७ वीं है।

# १५ गोपाल पूर्वतापिन्युपनिषद्—

इस पर निम्नलिखित टीका प्रन्थों का परिचय मिलता है..

(१) गो०पू० उपनिपद् व्याख्या। योगि श्रीगोपेश्वरजी कृत ऋप्राप्त।

श्रीगोपेश्वरजी ने स्वरचित ऋगुमाध्य प्रकाश की रिश्म टीका में लिखा है... 'कृष्णाय गोपीजनवल्लभाय स्वाहेति" श्रुत्यर्थस्तु टीकायां द्रष्ठव्यः। ऋत्र प्रयोजनाभावान्न लिख्यते" [ ऋगु० तृ० ऋ० तृ० पाद ३० सूत्र रिश्म ] पं० हरिशंकर शा० ने भी गो० तापिनी की भूमिका में उसका उल्लेख किया है। ऋतः इसका होना संभावित है।

- (२) ब्रह्मामृतभाष्य, गो० श्रीत्रानिरुद्धाचार्य रचित।
- (३) ब्रह्मामृत भाष्य-पीयूपलहरी व्याख्या।गो० अनिरुद्धाचार्य द्वारा स्वकीय भाष्य पर स्वकीय टीका।
- (४) ब्रह्म० भाष्य प्रस्तावना। श्री हरिशङ्कर शास्त्रि लिखित। ब्रह्मामृत भाष्य श्रीर उसकी टीका पु० पुस्तकालय नडियाद से सं० १६८४ में प्रकाशित है।

प्रस्तुत उपनिषद्, उसके भाष्य और विवरण में सप्रमाण सयुक्तिक श्रीपरब्रह्म गोपीजनवल्लम श्रीकृष्ण के गोपालमन्त्र और अक्ति सेवा तथा परमानन्द रूप लीलाफल का सम्यक् विवेचन हुआ है। विशेषतया इस पर प्रकाश डाला गया है कि—गोपालतापिन्युक्त मन्त्र अन्य मन्त्रों के समान नहीं है। कामना और निष्काम भाव से इसकी उपासना करने पर सभी फलों की संप्राप्ति होती है। यह भक्ति मार्गीय मन्त्रराज है, सर्व-समर्पण पूर्वक इसके अनुष्ठान का आचारण साचात् फलप्रापक है। भाष्य और टीका में शु० भ० मार्ग की दृष्टि से उसे सुज्यक्त करने का जो प्रयत्न हुआ है पूर्ण रूपेण सफल हुआ है।

### १६ - गोपालोत्तरतापिन्युपनिषद्:-

इस पर 'ब्रह्मामृत भाष्य' की रचना गो० श्रीत्रानिरुद्धाचार्य जी ने की है जो संप्रति अप्रकाशित है।

# श्रुति-रहस्य--

रचियता:—गो० श्रीगिरिधरजी महाराज काशी। इस पर निम्नलिखित विवरण मिलते है:-

- (१) श्रुति-रहस्य-प्रकाश:--पं रामकृष्ण शास्त्री नेत काशीकृत।
- (२) श्रुति-रहस्य-प्रकाश- गुर्जरानुवाद—श्रीमृलचन्द तुलसीदास तेलीवाला कृत । यह प्रन्थ मृलचन्द तुलसीदास तेली० द्वारा बंबई से सं० १६८२ में प्रकाशित है।
- (३) श्रुतिरहस्य भाषा टीका-भारतेन्दु बाबू श्री हरिश्चन्द्रजी कृत । प्रकाशित । हरिश्चन्द्र काशी ।

श्रुति-रहस्य नामक प्रन्थ में श्रीगिरिधरजी महाराज ने पूर्ण पुरुषोत्तम श्रीर गुरु श्राचार्य जी के स्वरूप में श्रभेद मानकर श्रुति

समृति पुराणादि-बचनों से परमतोपन्यास एवं शङ्ख-समाधान पूर्वक श्रीवल्लभाचार्य के स्वरूप का निरूपण किया है। प्रन्थ में "नमो ब्रह्मणे नमोस्त्वयनये"। इस मन्त्र को मुख्य लच्च मान कर प्रतिपादित किया गया है कि—इस मन्त्र में श्रीवल्लभाचार्य के स्वरूप श्रीर अवतार का प्रयोजन क्या है? उनमें श्रीर परब्रह्म श्रीकृष्ण के स्वरूप में कोई भेद नहीं है। भारतीय संस्कृति ज्ञान-स्वरूप श्रीहरि श्रीर ज्ञान-प्रदाता गुरू में एकात्म भाव का ही दर्शन कराती है, इसी भाव को लेकर प्रन्थकार स्वकीय सिद्धान्त की पृष्टि करते हैं।

प्रस्तुत प्रसङ्ग में श्रीगिरिधर जी ने "चत्वारि शृङ्गा त्रयो अस्य पादाः"। आदि मन्त्र द्वारा अर्थान्तरों का उपन्यास करते हुये प्रतिपाद्य अग्नि-वैश्वानरावतार श्रीवल्लभाचार्य के स्वरूप का जो विचार किया है वह माननीय है। इस मन्त्र के प्रतिपाद्य अर्थ में जिन विभिन्न मतों का उल्लेख होता है, उनमें मुख्य इस प्रकार हैं:—

- (१) सायणाचारः-यज्ञ स्वरूप में इसे प्रतिपादित करते हैं।
- (२) तैतिरीय ब्राह्मण के अनुसार इसका सूर्यपरक अर्थ होता है।
- (३) व्याकरणाचार्यों की दृष्टि में शब्दरूप का वर्णन है।
- (४) विद्यारण्य-स्वामी इसका प्रणव परत्वेन व्याख्यान करते हैं।
- (४) रामानुजाचार्यः—इसं वासुदेव परत्वार्थं से विवृत
- (६) वैष्णव धर्मानुसार:—इसमें गोलोक धाम का वर्णन है। श्रीगिरिधरजी मुख्यार्थरूप से वेद में वर्णित श्राग्न स्वरूप को लेकर उसके श्रवतार श्रीवल्लभाचार्य का प्रतिपादन कर एक नई दिशा का संसूचन करते हैं।

श्रुति-रहस्य में "नमो ब्रह्मग्णेंंंंंंंंंं मन्त्र में जिन ब्राठ विशेषणों का निर्देश हैं वे ब्राठ विशेषणा श्रीवल्लभाचार्य के ब्रष्टविध रूप का विश्लेपण करते हैं, इसका निर्देश करते हुए कहा गया है कि—वे ऐश्वर्यादि पड्धमें रूप गुण ब्रौर संयोग विषयोगात्मक दो धर्मी रूप में है। प्रथकार की ब्रान्तरिक प्रेममयी भावना ने जिस प्रकार इस विषय

का स्वरूप प्रतिष्ठित क़िया है, प्रत्थ के उपसंहार में उसका उल्लेख इस प्रकार है:—

"यथामितविलासेन प्रेमोल्लासेन वर्गितम् श्रीमदाचार्यं चरणाः प्रसीदन्तु स्वतः सदा।"

रामकृष्णशास्त्रिवरिचत 'श्रुति-रहस्य-प्रकाश' में उसके किनांशों का विवेचन है, श्रौर शङ्कासमाधान पूर्वक प्रतिपाद्य विषय की पृष्टि। प्रायः इसी का श्रनुवाद भारतेन्दु कृत है।

मूलचन्द तुलसीदास तेल वाला कृत गुर्जरानुवाद दोनों टीकाओं के आधार पर किया गया है।

# स्तार्थ-विवरण-

भगवित्रश्वास रूप वेद की संहिताओं के प्रत्येक अध्याय में अनेकों स्कों द्वारा परब्रह्म परमात्मा के स्वरूप का प्रतिपादन करते हुए विविध रूपों में उसकी स्तुति की गई है, जिसके स्तोता वह परमाप्त महिप गए हैं, जिन्होंने तपः पूत होकर अनन्त साधनाओं की सिद्धि से परमात्मा के साज्ञात् रूप के दर्शन का सौभाग्य प्राप्त किया है। वेद के विभिन्न स्कों में जिन परमाप्त विषयक स्तुतियों का उल्लेख है, वे प्रस्तोता के हार्दिक सन्तोष की अभिव्यक्ति के साथ अध्ययनशील साधक जीव के लिए परम कल्याणप्राप्ति के साधक भी हैं और उनमें जो गम्भीर भाव भरे हैं वे उसकी जिज्ञासा के पूरक भी। उदात्त दिव्यगुणों के धाम श्रीहरि के महात्म्य-चिन्तन और नामोच्चारण से जहाँ आध्यात्मिक पाविच्य प्राप्त होता है, वहाँ पुनीत मन्त्रों के उच्चारण से वाणी का पावन भी होता है, एतावता दोनों साधनों से एक दिव्य आधिदैविक अनुभूति होती है जो-परम पद की प्रापिका मानी जाती है।

वैदिक रहस्य की गंभीर समन्वयात्मक चिन्तना के अभाव में साधारणतया ऐसा प्रतीत होता है कि—इनमें विविध देवों की स्तुतियों का वर्णन होने के कारण बहुदेव-वाद का सिद्धान्त स्थापित है। इसी भ्रम के कारण अधिकांश पाश्चात्य विद्वानों ने इस खोर उपसाहास्पद चेष्टा द्वारा परम रहस्य के प्रति विपरीत भावना का प्रसार किया है।

यह उनका गंभीर चिन्तन नहीं है। परमात्मा के अनन्त दिव्य गुण समस्त विश्व में विस्तृत हैं। उनका आधिदेविक रूप देवों के रूप में अभिव्यक्त हुआ है अतः देवों को विभूति मानकर समष्टि रूप में उस परब्रह्म का प्रतिपादन वेदों में मिलता है, जो समस्त ज्ञान विज्ञान की राशि हैं, और जो सकाम और निक्काम दोनों जीवों के मनोरथ के पूरक हैं। सृष्टि की विभिन्नता प्रतिपादित करते हुये उनके मूलकारण अचित्य, अनन्न शक्तिशाली परतत्व के प्रति अनेकत्व से एकत्व की ओर, और भेद से अभेद की और लेजाना ही इन सूक्तों का रहस्य हैं।

यद्यपि शु० सिद्धान्त के प्रतिपादन में स्थले-स्थले विभिन्न ऋचाओं द्वारा प्रमाग-पृष्टि की गई है, तथापि समृहात्मक रूप में वेदों के आख्यान की ओर बहुत कम दृष्टि नित्तेष किया गया है, इसका कारण श्रीवज्ञभाचार्यकी वह प्रांजल दृष्टि है जिसके द्वारा वे वेद के अर्थज्ञान की कुञ्जा बतलाते हैं। उनका इस सम्बन्ध में कथन है कि:- वेदार्थ-परिज्ञान के लिये किसी प्रकार की खींचातानी नहीं करनी चाहिये। सीधा और सरल उपाय यही है कि—

"ये धातुशब्दा यत्रार्थे उपदेशे प्रकीर्तिताः। विशेषार्थो वेदराशेः कर्तव्यो नान्यथा क्वित्।"

श्राचार्य के उक्त कथनानुसार समन्वयात्मक रूप से वेद के ऋर्थ की निष्पत्ति अध्ययनशील व्यक्ति के लिये दुरूह होते हुए भी असंभव नहीं है, तथापि सौकर्य के लिये उनका प्रसङ्गिक विवेचन अपेन्तित तो होता ही है। विभन्नसूक्तों का प्रतिपाद्य विपय क्या है ? विद्वानों ने इस और प्रयत्न किया है, और तदनुरूप शु० पु० वाङ्मय में भी इस और कुछ साधना हुई है।

निम्नलिखित वैदिक सूक्तों पर संस्कृत टीकाओं की रचना है जो प्राप्त है पर संप्रति अप्रकाशित। इन सूक्तों पर विविध नाम सं व्याख्याएँ पो० श्रीबालकृष्ण शाखि रचित हैं। अौर जो उनके आत्मज पो० कंठमणि शास्त्री के पास सुरचित हैं। इनकी नामावली और परिचय इस प्रकार हैं:—

(१) विष्णुसूक्त "श्रतोदेवा श्रवन्तु नः०" श्रादि ६ श्रवाएँ। श्रि० सं० प्र० श्रष्टक, ४ श्रध्याय ४ सृक्त प्रातः सवन सोमातिरेक में शंसनीय। विष्णु देवस्य] प्रतीक इस प्रकार है—

> १—ऋतोदेवा अवन्तुनः० २-इदं विष्णु विंचक्रमे० ३—श्रीणि पदा विचक्रमे० ४-विष्णोः कर्माणि पश्यत्० ४--तद् विष्णोः परमं पदं ६-तद् विश्रासो विपन्यवो०

इन मन्त्रों में स्पष्टतः श्रीविष्णु के स्वरूप श्रौर महात्म्य का प्रतिपादन होने से इस पर पो० बाल-कृष्ण शास्त्री ने "विष्णुसिद्धान्त-व्युत्पिति—सौरभ निर्हारिणी" नामक व्याख्या की है, जिसमें व्याकरण की व्युत्पत्ति को लेकर उक्त मन्त्रों में पुष्टिमार्ग के सेव्य परमात्मा श्रीविष्णु (श्रीकृष्ण) के स्वरूप-माहात्म्य का प्रतिपादन है। प्रस्तुत प्रन्थ का समर्पण कोटास्थ गो० श्रीविद्वलनाथ जी (कन्हैयालाल जी) महाराज को किया गया है श्रतः इसकी रचना उनकी विद्यमानता में हुई थी।

यह। प्रनथ श्रीबालकृष्ण शास्त्री जी द्वारा हस्त लिखित पंजिका सं०४०, ग। ३७, ख।२,क, श्रीर ३, घ में विद्यमान है।

(२) 'परो मात्रया तन्व।'' इत्यादि वशिष्ठदृष्ट सप्तर्च सृक्तः— [ऋ०४ ऋ०६ ऋ०२४ सं०] इसके मन्त्रों की प्रतीकः—

१-परो मात्रया तन्वा। २-नते विष्णां ० ३-इरावती धेनुमती० ४-उरं यज्ञाय० ५-इन्द्रा विष्णु ० ६-इयं मनीषा०

७-बषट् ते विष्णो०

इन मन्त्रों की व्याख्या का नाम 'बि० सि० व्युत्पत्ति सौरभ-निर्हारिगाी' है। [पंजिका सं० २, क। ३, ख, ग्रौर २६, घ पर विद्यमान]

निम्नलिखित सूत्तों पर पं० श्रीबालकृष्ण शास्त्री रचित 'भाव चरित्र' नामक व्याख्याएँ हैं:- जो अप्रकाशित हैं।

(३) "प्रवः पान्तमन्धसो०" आदि दीर्घतमा ऋषि दृष्ट षडच द्वितीय विष्णु सूक्त। ऋ॰ २ श्र॰ २ श्र॰ २४ मन्त्र ] इसकी मनत्र प्रतीकः--

१-प्रवः पान्तमन्धसो० २--त्वेषमिद्धा समरणं०

३--ताई वर्द्धन्ति० ४--तत्तिदस्य पौस्न०

प्र<u>\_द्वे इदस्य क्रम</u>णे० ६—चतुर्भैः साकं नव०

पिं० सं० ४ ख० २६ ख० ३१ ग० ३४ ख और २, पत्र ६ में लिखित]

(४) "वैश्वानराय धिषणा०" इत्यादि विश्वामित्र दृष्ट पंचदशर्च सूक्त ॑ ऋ०२ য়० प्रज्ञा व्याप्त विक्या विक्

१ वैश्वानराय धिषणा २ सरोचयज्जनुषा०

३ ऋत्वादत्तस्य तरुषो० ४ त्रामनद्रस्य सनि०

प् ऋग्निं सुम्नाय०

६ पावक शोचे तव हि०

७ ऋारोदसी ऋपृरादा०

८ नमस्य त हव्यदाति०

६ तिस्रोयः बस्य० १० विशां कवि विश्पति०

११ सजिन्वते जठरेषु० १२ वैश्वानरः प्रत्न था०

१३ ऋतावानं यज्ञियं० १४ शुचित्र याविनिमिपं०

१५ मन्द्रं होतारं शुचिचं०

(४) वैश्वानराय मीदुषे 'आदि ऋषि वामदेव दृष्ट पंचदशर्च सूक्त है। ऋ०३ ग्र० ५ ग्र० १ ग्रनु० ] इसकी मन्त्र प्रतीक:

१ वैश्वानराय मीद्र्षे०

३ साम द्वि बर्हा०

प्र अभातरो न योषगो० ६ इदं मे अग्ने कियते०

७ तमिन्वे वस मना०

६ इदमुत्यन्महिमा०

१३ का मर्यादा वयुना०

१५ ऋस्य श्रियै समिधा०

२ मा निन्दत य इमां०

*४ प्रता मिनवैभस*०

८ प्रवाच्यं वचसः०

१० ऋधद्तान पित्रोः०

११ ऋतं वोचे तमसा० १२ किंनो ऋस्य द्रविणां ०

१४ ऋनिरेगा वचसा०

- (६) 'भावामित्रो न शेब्यो'' इत्यादि पंचर्चं सूक्तम् [ऋ०२म०२ मन्त्र]। [पं०सं०३५कगपर विद्यमान]
- (७) "नू मर्बोइयते० ज्यादि स्तम्। श्रिश्य अ०६ अ०२४ मन्त्र,] [पं०सं०२, खपर विद्यमान]—
- (प्र) 'तावां वास्तृन्युश्मिसिं आदिः सूक्तम् स्कूम् सूक्तम् अव २४ मन्त्र ] [ ऋ०२ अ०२ अ०२४ मन्त्र ] [ पं०सं० ४२, ६, क पर विद्यमान ]
- (६) "मूर्धानं दिवो अरतिं०" इत्यादि सूक्तम्, [ऋ०४ अ०६ अन्त्र ] … [पं०सं०२, ६ पर विद्यमान ]
- (१०) पृत्तस्य विष्णो०, इत्यादि सप्तर्चं सूक्तम्'''
  [ अ० ४ अ० ४ अ० १० मन्त्र''' ]
  इस सूक्त पर 'सिद्धान्त न्यु० सौ० निर्हारिणी' टीका है।
  [ पं० सं० २ ज पर विद्यमान ]
- (११) "पवमान सूक्तम्" " इत्यादि मन्त्र। श्चि० ६ अ०० अ०३३ मन्त्र। इस सूक्त पर संद्यिप्तार्थ लिखा गया है। [ पं० सं० ११, ख पर विद्यमान ] है—
- (१२) " शत्यादि नोधसा; दृष्टं सूक्तम्। ऋ० ऋ० पं० [ पं० सं० २, ज पर विद्यमान, ]
- (१३) "चत्वारि श्रृंगात्रयोऽस्य॰" इत्यादि वैश्वानर सूक्तम्।
  . [ऋ॰३ ८ छ०१० मन्त्र] है:-इस सूक्त पर संचिप्तार्थ विवरण है। पं० रूं० ६, ख पर विद्यमान
- (१४) "प्रविष्णवे" शूष० इत्यादि मन्त्रेषु गद्यमन्त्राभिप्राय वर्णनम्, [ऋ०२ अ०२ अ०२४ मन्त्र]

सम्प्रदाय के दीचामन्त्र का अभिप्राय इस सूक्त के सन्त्रों में विश्वित है। [पं०सं०४ क पर विद्यमान]

(१४) विष्णुसूक्त मन्त्रेषु नवधा भक्ति प्रतिपादनम् .....

इस सूक्त द्वारा मन्त्रों में वर्णित नवधा भक्ति का विवेचन है, [पं० सं० ४, ख पर विद्यमान ]।

(१६) पुरुष सूक्त अभिप्राय हिन्दी व्याख्यान एगे० श्रीबाल शा० रचित। सहस्र 'शीर्षापुरुषः' आदि पुरुष सूक्त परमात्माः के दिव्य स्वरूप का प्रतिपादक स्तोत्र है, जो शु० यजु० की माध्यंदिनी शाखा के ३१ में अध्याय में है। इस पर ऋषि शौनक का भाष्य है, जिस में 'अपरे' 'केचन' 'अन्ये' आदि द्वारा अन्य भाष्यकारों का भी संकेत किया गया है। यह याज्ञिक भाष्य उच्चकोटि का है।

इस पर उव्वट का भी भाष्य है जो ११ वीं शती में राजा भोज के शासन काल में हुए थे। उव्वट आनन्दपुर निवासी वज्रट के पुत्र थे, पुरुष सूक्त कई स्थानों में प्रकाशित है।

शु० सं० की दृष्टि से उक्त विवेचन अभी तक अप्रकाशित हैं पं॰ सं० ४२, ३, क पर विद्यमान है।

(१७) 'विष्णोनु कं वीर्याणि०' इत्यादि षड्च सूक्त.... [ ऋ०२ अ०२ अ०२४ [मन्त्र, ] हैं ---

इस सूक्त में व्याख्यान द्वारा शु० सिद्धान्त का प्रतिपादन किया गया है। [पं० सं० ३४, क पर विद्यमान]

(१८) 'इदं विष्णुर्विचक्रमे' इत्यादि विष्णुसूक्त। [ऋ०१ ऋ०२ ऋ०७ मन्त्र]

प्रस्तुत सूक्त के मन्त्रार्थ द्वारा पृष्टिमार्ग के सिद्धान्तों का मंतुलन किया गया है। [पं०३७, खपर विद्यमान ]।

श्री बालकृष्ण शास्त्रि रचित उक्त सूक्तों की व्याख्याएँ सभी अप्रकाशित हैं, जो पं० कएठमणि शास्त्री के संग्रह में विद्यमान हैं।

(१६) तैतिरीय ब्रह्मवल्ली भाष्यम्—भा० मा० श्री गट्टू लाला जी रचित। अप्रका०। कठोपनिषद् भाष्य भूमिका से ज्ञात।

# प्रकीर्गं मन्त्र-च्याख्यान-

जैसा कि प्रथम कहा जाचुका है शु० सिद्धान्त की भित्त प्रमाण-बल पर आधारित है। प्रमाणवल में भी परमाप्त भगवद् वचन रूप वेद पर इसका समस्त भार रखा हुआ है। यद्यपि अन्य गीता, ब्रह्मसूत्र, भागवत की समाधि-भाषा के वचनों का भी पूर्ण प्रमाणवल इसे प्राप्त है, तथापि वह वेद वचनों की पृष्टि के लिये ही या उसमें जीव बुद्धि से उठने वाले सन्देहों के निरास के लिये अथवा वैदिक रहस्य सममाने के लिये हैं। अतः जहाँ भी किसी रहस्य किम्बा तात्विक सिद्धान्त का विवेचन हुआ है, वहां श्रुति-बचनों को उट्ट कित करने की उपेचा नहीं की गई है। वेद की ऋचाएँ, वेदान्त के वाक्य उसे परिपृष्ट करते हैं, या यों कहना चाहिये कि वेदवचनों के द्वारा कथित सिद्धान्त ही अन्य प्रमाण-वचनों द्वारा निःसन्दिग्ध कर शास्त्र में गुंफित किया गया है।

संदेतत:—वेद-वचनों के उपन्यास के साथ उनके अर्थ का स्पष्टी-करण सर्वत्र आवश्यक ही नहीं अपरिहार्य रहा है। श्रीवल्लभाचार्य प्रणीत अगुभाष्य, सुबोधिनी तथा निबन्धादि अन्थों में जहां कहीं भी आवश्यक समभा गया है, कठिनता आने पर या अर्थान्तर की संभावना पर वेद के वचनों का अभिप्राय समभाने में प्रमाद नहीं हुआ है। आचार्य के अन्थ-निर्माण का समय ही ऐसा था, जब वैदिक वक्तव्य से उसकी पृष्टि परम अपेदित रहती थी, अन्यथा अवैदिकता आजाने का भय था।

श्राचार्य के श्रनन्तर उनके ग्रन्थों पर तिलक, टीका या विवरण लिखने वालों ने इस श्रोर श्रिधिक सतर्कता से काम लिया श्रीर इम परिपाटी को मीमांसा के श्राधार पर प्रचलित किया । श्रीविट्ठलेश्वर प्रभुचरण, श्रीपुरुषोत्तमजी योगि श्रीगोपेश्वरजी श्रीद जो शास्त्रीय पद्धित से तात्विक विवेचना के पच्चाती थे, भावना के महत्व को न घटाते हुए भी शब्द-बल के श्राधार पर श्रिधिक निर्भर थे। फलतः उनकी रचनाश्रों में उपन्यस्त वाक्यों का विशादीकरण श्रिधिक भिलता है, जिसे उनके प्रन्थों में जहां-तहाँ देखा जा सकता है।

फिर भी मन्त्रों पर स्वतन्त्र विवेचन की गंभीरता का अनुभव न होने से सम्प्रदाय में इस छोर कोई विशाल आयोजन नहीं हुआ। प्रकरणों में समागत किसी एक वाक्य के व्याख्यान से विशेष प्रयोजन की सिद्धि भी नहीं होती, एतावता शुद्धाद्वैत-वाङ्भय में स्वतन्त्र रूपेण मन्त्रों का विवेचन प्रन्थ रूप में मिलना किटन है। विगत शताब्दी में इस ऋोर नाम मात्र का प्रयोग किया गया है। हाँ, यह निश्चित है कि-वेदमाता गायत्री के सम्बन्ध में उसके रहस्य और वास्तविक ऋर्थ-प्रतिपादन में एक स्तुत्य प्रयत्न का अनुष्ठान हुआ है।

### गायत्री मनत्र-

"श्रों तत्सवितु वरिण्यं भर्गों देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात्" यह मन्त्र गायत्री नामक छन्द में होने से गायत्री कहलाता है। सविता सर्वजगत् प्रसविता परमात्मा श्रोर उनके प्रतीक सविता सूर्य से इसका सम्बन्ध होने के कारण इसे सावित्री नाम से भी व्यवहृत किया जाता है। गान (भजनानुशीलन) करने वाले की रच्चक होने से भी "गायन्तं त्रायते यस्मात्" इस श्राधार पर इसे 'गायत्री' कहते हैं, इस प्रकार की विविध व्युत्पत्तियाँ इस मन्त्र की व्यापकता की बोधिका हैं।

यह मन्त्र ऋग्वेद, ३, ६२, १०, सामवेद उत्तरार्चिक, १३, ३, ३। में आया है। यजुर्वेद में ३, ३४। ३०, २ और ३६, ३ आदि कई स्थानों पर मिलता है। मन्त्र में २३ ही अचर हैं पर यह चतुर्विशत्यचरा मानी जाती है सो विद्वान, श्रोंकार की गणना अथवा वरेण्यं को 'वरेणियं' पढ़ कर इसकी पूर्ति करते हैं। २३ अचर वाली होने से इसको निचृद् गायत्री संज्ञा दी जाती है। यह त्रिपाद् गायत्री है, इसके प्रारंभ में भू: भुवः स्वः यह तीन व्याहृतियाँ लगाई जाती हैं जिसका अर्थ पृथ्वी अन्तरिच और द्यों के अधिष्ठात देव या सत् चित् आनन्द लिया जाता है। ब्रह्मपरक होने से इसे ब्रह्मगायत्री भी कहते हैं। वेद में त्रैवर्णिक गायत्री का भी उल्लेख है, अतः यह मन्त्र ब्राह्मणों को द्विजत्व संस्कार प्राप्ति के लिये गुरु द्वारा प्रदान किया जाता है, विप्र को वेदाधिकार इसी से प्राप्त होता है। "तां सिवधुर्वरेण्यं ०" आदि मन्त्र चित्रयों और "विश्वा होता है। "तां सिवधुर्वरेण्यं ०" आदि मन्त्र चित्रया जाता है, ऐसा भी उल्लेख है, अथवा समान रूप से एक ही मन्त्र द्वारा भी उपदेश दिया जाता है।

तैत्तिरीयारण्यक्र में [१, ११, २] इसका विवरण है। छान्दोग्यो-पनिषद् में "गायत्री वा इदं सर्व" कह कर इसकी व्यापकता का प्रति-पादन किया गया है। श्रीकृष्णवाक्य गीता में "गायत्री छन्दसामहं" कह कर इसकी श्रेष्ठता-भगवत्त्वरूपता-का प्रतिष्ठापन है। भागवत तो "यत्राविकृत्य गायत्रीं वर्ण्यते धर्मविस्तरः, वृत्रासुर-वधोपेतं तद् भागवतिमिष्यते" इस प्रमाण के आधार पर इसी मन्त्र का व्याख्यान है। भागवतीय दशमस्कन्ध की रासपञ्चाध्यायी गायत्री का मूर्तिमान स्वरूप है। २४ सहस्र श्लोकात्मक श्रीरामचरित्र वाल्मीकि-रामायण में प्रतिसहस्त्र श्लोक का आदि श्लोक गायत्री के एक-एक अत्तर से प्रारम्भ होता है ऐसा भी किन्हीं विद्वानों का मत है। तात्पर्य यह कि-परमाप्त शास्त्रों में गायत्री को ब्रद्ध के स्वरूप में ही देखा गया है।

उपनिवदों में जहाँ प्रतिदिन सन्ध्याबन्दन का उपदेश है, वहाँ उसका तात्पर्य गायत्री मन्त्र-जप से ही है। वर्णाश्रम-धर्म में निर्धारित वय में द्विजों को सावित्री का उपदेश न होने से पातित्य का कथन है— "सावित्रीपतिताः हा ते भवन्त्यार्यविगहिताः"। दुर्गा सप्तशती में शक्ति की "त्वमेव सन्ध्या गायत्री त्वं देवि ! जननी परा" कहकर स्तुति कीगई है। मनुस्मृति में [२,५२] तीन वर्ष तक सावधानत्या इस मन्त्र—जप से परब्रह्म प्राप्ति का वर्णन है, श्राद्य शंकराचार्य भी इसी की पृष्टि करते हैं। इस प्रकार भारतीय साहित्य में गायत्री की बड़ी महिमा है, यह संस्कृत मानव—जीवन को नित्य प्रति श्रोज, तेज, बल, वीर्य श्रोर द्युद्धि देने वाला दिव्य मन्त्र है। इसका समकच श्रोर कोई भी मन्त्र नहीं है।

गायत्री को वेद-माता कहा गया है, इसके जप अनुष्टान से बड़े बड़े फलों की सिद्धि बताई गई है। प्रायः सभी विद्वानों का मत है कि—इस एक ही मन्त्र में समस्त वेदार्थ भरा हुआ है। इसके साथ आचमन, प्राणायाम, अधमर्पण, शुद्धि आदि कई कर्म-विधियों का प्रारम्भ होता है।

प्रस्तुत मन्त्र पर विभिन्न सिद्धान्तानुसार अनेक विद्वानों ने अनेक भाष्य, व्याख्यान, विवरण रचे हैं। विभिन्न भारतीय भाषाओं और कई विदेशी भाषाओं में इसके अर्थ पर विभिन्न दृष्टियों से प्रकाश डाला गया है। शुद्धाद्वैत सिद्धान्त में गायत्री पर निम्नलिखित विवरण हैं। गायत्री-भाष्यम् —श्री बल्लभाचार्य विरचित ।

गायत्री पर श्रीबल्लभाचार्य का यह संचित्र भाष्य है। भागवत के " जन्माद्यस्य यतोन्वयादितरतः ०" [१।१।१] की सुबोधिनी टीका में उन्होंने गायत्री के समस्त अर्थ का स्पष्टीकरण किया है। अध्ययन से गायत्री-भाष्य और उक्त टीका का एक ही विशद अर्थ सामने आ जाता है। स्रोक में समस्त गायत्री के अर्थ का समावेश करते हुये अभिप्राय और कतिपय शब्दों की समानता से उनका एकात्मभाव बताया गया है, श्रीर यह इसलिये कि भागवत वेद का फल है, वेद बृद्ध है, और गायत्री बीज है। फल के सम्बन्ध से भागवत में प्रतिपाद्य विषय जो कि वास्तविकतया वेद्य है, 'त्र्यालय रस' है। यही रस पूर्ण पुरुषोत्तम का स्वरूप है। "पिबत भागवतं रसमालयं" इस वाक्य के 'आजय' शब्द का अर्थ इस प्रकार बताया गया है:-'आ ईपद् लयो मोत्त':। जिससे [जिस रस के आगे] मोच भी छोटा, तुन्छ है। 'मोच' से अधिक रस तो जीवों को ब्रह्मानन्द से निकालकर भजनानन्द के संयोजन में है" यह श्रीबल्लभाचार्य ने रासपक्राध्यायी की प्रथम कारिका में कहा है। इस भजन [ सेवन ] रस के समूह को ही 'रास' कहर जाता है। एतावता अनन्त शक्तिधारी सिचदानन्दविभह श्रीपूर्णपुरुपोत्तम का स्वकीय दिव्य शक्तियों के साथ लीलारूप मं जो निरवधि रमण हो रहा है, श्रीर जिसके बिना यह व्यापक विश्व प्रपञ्च चए। भर भी स्वरूप में अवस्थित नहीं रह सकता, रास का आधिदैविक आध्यात्मिक और अधिभौतिक रूप है।

भागवत का यही प्रतिपाद्य रास—दिःय 'त्रानन्द—तपःपूत शरीर, परिमाजित इन्द्रियाँ, एकाप्र समाहित मन और त्रातिक त्रानु-भूति में निमग्न त्रान्तःकरण से परमात्म-कृपा द्वारा साध्य कहा गया है। यही जीव की मनोरथान्त दशा है, जिसे स्वसंवित्संवेद्य भी कहा जाता है। 'मनोरथान्तं श्रुतयो यथा ययुः' [रास पं०] के रूप में श्रीगोपीजनों के रास का निरूपण इसी रूप में भागवत में मिलता है।

यह मनोरथान्त रूप साज्ञात् स्वरूपानन्द रास "यतोवाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह०" आनन्द ब्रह्मणो विद्वान्नविभेति कुतश्चन" और रसो वै सः [आदि] इन श्रुतियों के द्वारा वर्णित है। आनन्दाभि- लाषुक जीव को यह परमानन्द शारीरिक तपःसाधना के बाद बुद्धि की सद्ब्रित्यों से अधिगत हो सकता है, अतएव उस धी-वृत्ति को सम्यक् प्रतिष्ठित करने की आवश्यकता है और वह परमात्मा के दिव्य मनन चिन्तन द्वारा हो सकती है, धी की सत्प्रेरणार्थ ही गायत्री में परमात्मा से प्रार्थना की गई है, अतः शुद्धाद्वेत-सिद्धान्त की दृष्टि में परम फल या पद अथवा आनन्द की संप्राप्ति के लिये गायत्री की उपासना परमावश्यक बताई गई है।

श्रीमहाप्रभु वल्लभ ने इसी निरूपण के लिये गायत्री पर भाष्य रचना की है। विशद रीत्या पदार्थ का विवेचन करने के बाद भाष्य के अन्तमें तीन कारिकाओं द्वारा गायत्री और भागवत-विशेष कर तामस-फल प्रकरण रासपञ्चाध्यायी के सम्वादी सिद्धान्त का निरूपण किया गया है।

इस भाष्य पर निम्न लिखित विवरण है:--

(१)गायच्याद्यर्थ-प्रकाशक कारिका-रचियता गो.श्री विहलेश्वरजी

इसमें ३४ कारिकाओं द्वारा गायत्री के अर्थ का व्याख्यान है, जो श्रीवल्लभाचार्य के भाष्य का उपवृंहण है। इसमें गायत्री के प्रादुर्भाव का कारण, २४ अचरों का प्रयोजन, तीन चरणों का रहस्य, छन्द, ऋषि, स्वरूपाङ्ग, वर्ण गोत्र विनियोग, व्याहृति फल और शब्दार्थ सम्बन्ध में आध्यात्मिक दृष्टि से विचार है, जिसे प्रमाणों के द्वारा पृष्ट कर अन्यमत का निराकरण किया गया है।

- (२) गायत्र्याद्यर्थ प्रकाश -कारिका विवरणम् गोस्वामी श्रीपुरुषोत्तमजी विरचित । श्रीप्रमुचरण कृत कारिकाओं के स्पष्टार्थ इस विवरण में युक्ति और प्रमाणपुरःसर प्रतिपाद्य अर्थकी स्थापना की गई है।
- (३) द्विजराज-सुधा—गुजराती ऋनुवाद । उक्त कारिका ऋौर कारिका-विवरण के ऋाधार पर प्रो० श्रीमगनलालजी शास्त्री कृत।

श्रीवल्लभाचार्य के भाष्य सहित उक्त तीनों विवरण श्रीमगनलाल जी शास्त्री बम्बई द्वारा सं० १६७२ में प्रकाशित।

(४) गायत्री -विवरणम्—श्री गोकुलेश्वरजी विरचित । यद्यपि यह श्रीबल्लभाचार्य कृत भाष्य का विवरण-सा है फिर भी विशद रूप में गायत्री पर एक व्याख्या है। प्रकाशित!

- (५) गायत्रपर्थ-कारिकाः—रचियता अज्ञात—इस प्रन्थ का वास्तविक नाम भी उपलब्ध नहीं होता। ५६ कारिकाओं में इसके सम्बंध में होते वाली शंकाओं का समाधान पूर्वपत्त-खंडन द्वारा किया गया है। यह अपूर्ण विदित होता है। श्री मगनलालजी शा० के अभिप्रायानुसार श्री पुरुषोत्तम जी के किसी अनुयायी की रचना प्रतीत होती है। प्रकाशित सं० १६७३ मगनलाल शास्त्री बम्बई द्वारा।
- (६) गायत्रपर्य-विवरणम्—मठेश इन्दिरेश कृत । इसमें मंत्र के ऊपर उपनिषद्, पुराणादि वचनों के प्रमाण से सिद्धांतानुसार ब्रह्मवाद की स्थापना की है। अप्रकाशित—सं० ११२, २८ सर० भं० शु० मां० विभाग।
- (७) गायच्येः—रचियता पं० श्री गोवर्द्धन भट्ट । [गट्टूलालजी] भारतमार्तण्ड ने श्री त्र्याचार्य, श्रीविट्ठलेश प्रभुचरण, श्रीपुरुषोत्तमजी द्वारा दर्शित पथपर विद्वत्तापूर्ण व्याख्यान प्रस्तुत कियाहै। इसकी रचना गो० श्री जीवनेशजी बम्बई के संतोषार्थ हुई है। प्रकाशित-
- (द) गायत्र्यर्थ-व्याख्या—गायत्री मंत्र पर निम्नलिखित विवरण प'० श्रीबालकृष्ण शास्त्री रचित अप्रकाशित है, स्त्रीर पं० कराठमणि शास्त्री के संग्रह में विद्यमान है।
  - (क) गायत्र्यथं विचारः (पं० सं० ३०, क पर)
  - (ख) गायञ्चर्थ विवरणम्: (पं० सं० ४२, १२, घ रर)
- (ग) गायच्या विचित्रोर्थ:—(पं०सं० २४,ख। पर विद्यमान) इस में व्याकरण की व्युत्पत्ति प्रकृति प्रत्यय के आधार पर विलक्त्रण अर्थ का प्रतिगदन है।

- (१) "अप्स्वरनी हृद्ये" इत्यादि मन्त्रे शंका-निरास:— रचियता अज्ञात-अप्रकाशित-सर्०भं० शु० बं० ८४, १७, ३। निम्नितिखित ग्रंथ पं अविलक्षण शास्त्रि रचित अप्रकाशित हैं।
- (२) कतियय मंत्राणां संस्कृत पद्यानुवाद:-[संत्रह में पं० ४१ख]
- (३) कतिपय मंत्रों का हिंदी पद्यानुवादः—[संप्रह में पं० सं०४१, ग]
- (४) कतिपय प्रकीर्ण मंत्राणां व्याख्यानम्— [संप्रह में पं० सं०३०, ख, ४२, ६ च. ४१, ड०४०, घ]

वैदिक साहित्य-ऋचा, उपनिषद् मंत्र आदि के आधार पर संकलन रूप में निम्नलिखित साहित्य की रचना प्रस्तुत की गई है।

श्रुत्यथं शारः — रचियता कन्हैयालाल-[कृष्ण] शास्त्री। शंकरदयाल शर्मा द्वारा श्रीदेवकीन-दननी सहाराज की आज्ञानुसार जगदीश प्रेस वंबई से प्रकाशित सं० १६५१। इसका अन्य नाम 'वेदान्त सुधाकर' है। इसमें हिन्दी के दोहा सोरठा आदि छन्दों में श्रुतियों के प्रमाणानुसार आठ प्रकरणों में पूर्व पच उत्तर पच की पद्धति पर शु॰ सिद्धान्त का प्रतिपादन है। इसकी रचना काम वनस्थ श्रीगोविंदजी महाराज की आज्ञा से हुई थी।

श्रुत्यर्थानन्द-सन्दोह: — रचियता गो० श्रीव्रजाभरण दीचित। इसका 'परोच्चादे भगवल्लीला वर्णन' नामक प्रथम प्रकरण प्राप्त है। अप्रकाशित—सरस्वती भं० कांकरोली शु० बं० ७४, २६, पर विद्यमान। इसमें श्रुतियों के अर्थ प्रतिपादन द्वारा समस्त ऋतुओं में होने वाली भगवल्लीलाओं का वर्णन है। इस प्रन्थ के अन्य प्रकरण भी होने चाहिये जो नहीं मिलते। इस वर्णन की उत्पत्ति में प्रन्थकार का कथन है कि...

"वेदेश्च सर्वेरहमेव वेद्यो वदान्तकृहोद विदेव चाहम्" सर्वे वेदा यत्पदमामनन्ति' वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा, आदावन्ते तथा मध्ये हिरः सर्वत्र गीयते' इति निश्चित्य श्रुत्यर्थानन्द-सन्दोहो निरूपित: परोच्चवाद: 'अर्थात् मनस्त शान्त्रों में श्रीहरि और उनकी लीलाओं का वर्णन है अतः श्रुतियों में भी उनकी लीलाओं का वर्णन किया गया है। जिसमें कतिपय मन्त्रों में षड् ऋतु ओं के विलास का वर्णन पाया जाता है। जो उनके अर्थ-परिज्ञान से विदित होता है।

इसकी एक प्रति ले० सं० १८७० भुवनेश्वरी पीठ गोंडल में सं० २७४ पर विद्यमान है। जिस पर 'गो० श्रीरामकृष्ण पौत्रेण जगन्नाथा-त्मजेन श्री ब्रजाभरण द्वित्तेन कृतः" ऐसा उल्लेख है।

वेदान्त चिन्तामणि:-रचयिता पंचनदी भारभारषं श्रीगोबर्द्धन शर्मा, (श्रीगट्टलालजी) प्रकाशित श्रीबालकृष्ण विद्यालय बंबई। सं १६७५

प्रस्तुत प्रन्थ वेदान्त के शांकर मतानुसारि 'पंचदशी' नामक प्रन्थ की जोड़ में शु मिद्रान्त के प्रतिपादनार्थ निर्मित है। जिसे टिप्पणी के साथ पं अरमानाथजी शास्त्री ने परिष्कृत किया है। पद्यों में पृथक-पृथक १४ प्रकरणों के द्वारा बेदान्त के उन सभी निपयों पर सनमाण सयुक्तिक विवेचन है जो आवश्यक है। प्रकरण इस प्रकार हैं—

१ नास्तिक्योच्छेद २ प्रमाण निरूपण

३ संचित्र कार्य निरूपण ४ प्रपंच सत्यत्व निरूपण

प्र आविर्माव तिरौभाव नि० ६ अविकृत परिगाम नि०

७ जीवोद्गम संसार नि० ८ जीवान्तर्यामि शुद्धाहैताथं नि०

६ ब्रग्न साकारत्व विवेक १० शक्ति धर्माभेदिन ० पूर्वक

११ विशिष्टा हैन विचार हैतमत निराकरेगा।

१२ शैव शिक्त मत विचार १३ शुद्धा हैत विशेष विचार

१४ प्रकृति पुरुष दिग्दर्श न पूर्वक भगवद्धामोदाहरण

१५ साधन फलादि सर्वविवेक। यह प्रकरण है।

इसकी रचना सं १६२१ में की गई है। यह प्रन्थ शु० सिद्धान्त वेदान्त के जिज्ञासुत्रों के लिये जितना परमावश्यक है उतना ही विद्वानों के लिये साननीय। भाव मार्तण्ड श्रीगहलालजी आशु कवि थे। अतः उन्होंने सरल पद्यों में विवेचन प्रस्तुत कर वेदान्तकी सुन्दर व्याख्याकी है।

वेदान्त-चिन्द्रकाः — रचिता पं अशिकृष्ण शास्त्री तैलंग दतिया प्रकाशित। कानपुर डायमन्ड जुविलि प्रेस। सं २ १६६२।

यह प्रनथ शुद्वादैत सिद्धान्त के प्रतिपादनार्थ संस्कृत पद्यों में निर्मित किया गया है। इसमें चार प्रकर्ण हैं।

? बहा स्वरूप विचार ३ जीवस्वरूप निरूपण ४ जीवोद्धार साधन निरूपण

प्रस्तुत प्रन्थ में संस्कृत श्लोकों के नीचे हिंदी में भावार्थ दिया गया है। रचना काल सं २ १६६१

श्रुति-गोता-श्रीबल्लभाचार्य विरचित। प्रकाशित। बृहत्स्तोत्र सः साः। सं० १६५३

श्रुतिगीता नाम से आचार्य श्री की ३० कारिकाए प्रसिद्ध हैं। इसमें उन्होंने वेद की ब्रह्मपतिपादक अधितयों के रहस्य का दिन्दर्शन कराया है:- "परब्रह्म भगवान् श्रीकृष्ण की लीलाश्रों का प्रतिपादन वेद की विभिन्न ऋचात्रों में मिलता है। वही सर्वत्र अपने सिचदानद रूप से च्यापक है, नामरूपात्मक लीला से यह जगत् आविभूत और तिरोहित होता है, अतः भगवद्रूप होने से अभिन्न निमित्तोपादन ब्रह्मकारण्क होने के कारण यह उसका ही कार्य है और उसका ही अंश है। जीव ब्रह्म के अंश हैं उनका उद्घार प्रभु की सेवा से भक्ति द्वारा संभव है। आनन्दांश की अभिव्यक्ति हो जाने पर जीव में उसके पूर्ण गुणों का समावेश हो जाता है। अहंताममतात्मक संसार की निवृति जीव के लिये आवश्यक है। और यह उसके सर्वसमर्पण से सिद्ध होती है। अविद्या-निवृति के वाद् जीव को अपने वास्तविक स्वरूप में ऋवस्थान होना ही उसका मोच्न है, और अंशरूप से भग-वत्सेवना द्वारा उनके स्वरूपानन्द की संप्राप्ति में ही उसका एकान्ततः श्रेय है।" श्रादि सिद्धान्त ही ऋचात्रों का परम रहस्य है यह सिद्ध किया गया है।

प्रस्तुत श्रुतिगीता की कारिकाऋाँ पर निम्नलिखित साहित्य मिलता है।

श्रुतिगीता-व्याख्या— गो० श्रीगिरिधरजी कृत-प्रकाशित। इसमें व्याख्याकार ने ऋाचार्य के अभिप्राय को स्पष्ट किया है।

त प्रथमं वेद प्रभागा प्रकरणम् \*

# शुं पुंच संस्कृत वाह्मय

# हितीय प्रकरण

### A

# श्रीकृष्ण-त्राक्य सम्बन्धी मान्यता-

शुद्धाद्वौत साम्प्रदायिक अनुबन्ध-चतुष्टय की परिगणना में वेद के अनन्तर परब्रह्म पूर्ण पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के मुखपद्म से विनिर्गत गीता को द्वितीय प्रमाण माना गया है। व्यास महामुनि-प्रथित महाभारत के अन्तर्गत विराजमान गीता में सम्वादरूपता होने के कारण अन्य की उक्तियाँ भी हैं, मुख्यतः अर्जुन के प्रश्त और भगवान श्रीकृष्ण के प्रत्युत्तर हैं, अतः महत्व उन ही वचनों को है जिनसे सिद्धान्त का अवबोध होता है। श्रीकृष्ण-वाक्यों को महाप्रमु श्रीवज्ञमाचार्य ने प्रमाणकोटि में स्वीकार किया है। गीता के कथन से उसके (प अध्यायों का समावंश होता है।

गीता का उपक्रम धृतराष्ट्र के प्रश्न छोर सञ्जय के गुत्तान्त-वर्णन से है, महाभारत की परिस्थित के ज्ञावलोक़न से अर्जुन की जिल्लासा के समाधान या उसकी विषय अस्वाभाविक प्रवृत्ति के निराकरणपूर्वक निःसन्दिग्ध स्थिति-स्थापन के रूप में अगवान श्रीकृष्ण के अमृतमय कर्म-ज्ञान-भक्ति के उपदेश रूप से हैं। जैसा कि उपक्रण है। उपसंहार भी संजय के वचन द्वारा है। एतावता संजय, घृतराष्ट्र छोर अर्जुन के प्रासङ्गिक कथन से किसी सिद्धान्त की स्थापना नहीं होती, वे शास्त्रीय पद्धति में प्रमाण के अन्तर्गत नहीं हैं, इसी दृष्टि की सामने रखकर श्रीवृत्तभाचार्य ने 'वेदाः श्रीकृष्ण-वाक्यानिः' आदि में श्रीकृष्ण वाक्यों को ही प्रमाण माना है। शास्त्ररूप में स्पष्ट कहा है।

"एकं शास्त्रं देवकी-पुत्रगीतं, एको देवो देवकीपुत्र एव। मन्त्रोप्येकस्तस्य नामानि यानि, कर्माप्येकं तस्य देवश्य सेवा॥" [ शा० तत्व० नि० ४ ] देश शिपुत्र श्रीकृष्ण द्वारा गीत गीता के प्रति निर्दिष्ट उक्त श्लोक पर एक उपाख्यान है जो श्रीवह्मभाचार्य के समय में प्रसिद्ध हुआ था। उक्त श्लोक की 'आवरण-भंग' टीका में श्रीपुरुषोत्तमजी ने इसका उहांख किया है। अ यह श्लोक वैष्णव खोर मायावादियों के शास्त्रार्थ-निर्णय-प्रसंग में श्रीजगन्नाथ चेत्र में श्रीजगन्नाथ चीत द्वारा लिखित प्राप्त हुआ था। पुरी के राजा की निरी चता में मन्दिर में चल रहे शास्त्रार्थ के मुख्य वक्ता श्रीवह्मभाचार्य थे। पराश्त हो जाने पर मायावादियों ने एक कोरा पत्र जगन्नाथप्रभु के समज्ञ निर्णय लिख देने के लिये रखवाया था। सब प्रकार की राजा की सावधानी खोर व्यवस्था के खनन्तर इसी रूप में प्रभु का सेद्धान्तिक निर्णय मिला जिसे सभी खास्तिकों ने स्वीकार किया था, खोर परिणामतः हठाप्रहियों का नगर-निष्कासन किया गया था।

यद्यपि व्यासप्रोक्त होने से गीता की उतनी ही प्रामाणिकता थी फिर भी श्रीवल्लभाचार्य ने उक्त प्रत्यच चमत्कार से इसे विशेष महत्व दिया श्रीर श्रीकृष्ण-वाक्यों को वेद के श्रनन्तर शास्त्रक्ष में प्राथमिकता दी।

'शाश्निबन्ध' नामक प्रन्थ में त्राचार्य इस विषय में लिखते हैं— "एकं शास्त्रमिति। त्रावायां भगवद्वाक्यान्येव शास्त्रमित्यर्थः। वेदानामि चदुक्तप्रकारेगीय निर्णयः" [त० नि० शा० प्र० ४ कारिका प्रकाश] इस कथन से श्रीकृष्ण-वाक्यों को वेद के समान ही प्रामाणिकता मिलती है, त्रीर वेदिक सन्देह की विनिवृत्ति के लिये उन्हें सबसे त्राधिक गौरव। यह तो समस्त शास्त्र सम्मत है कि – भगवान् श्रीकृष्ण पूर्ण पुरुषोत्तम परत्रहा हैं, त्रातः उनके कथन त्रीर वेद में कोई त्रान्तर नहीं है। जैसा कि त्रान्यत्र गीता में कहा गया है "स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्थ त्वं पुरुषोत्तम"। वेद-वाणी का रहस्य परत्रहा ही खोल सकता है,

श्रीमहाप्रभु के ज्येष्ठ पुत्र श्रीगोपीनाथ जी द्वारा जगन्नाथक्षेत्र के पुरोहित को लिखा हुग्रा वृत्तिपत्रक उनके वंशज श्रीकृष्ण रघुनाथ दामोदर के पास विद्यमान है। यह शाके सं० १४६० में लिखा गया है। पूण प्रतिलिपि काँकरोती का इतिहास पत्र २६ पर प्रकाशित की गई है।

त्रोर उन्होंने कृपा कर श्रीकृष्णावतार में इसको मूर्तिमान किया है। ब्रह्म-सूत्र में गीता को 'स्मृति रूप' माना है, श्रीर इसी कारण वेद होने पर भी इसका पृथक निर्देश किया गया है, "स्मृतित्वेन कृष्ण-वाक्यानि वेदत्वेपि पृथगुक्तानि ..[शा० नि० का० ७ प्रकाश]" कृष्ण वाक्यानुसारेण शास्त्रार्थं ये वदन्ति हि, ते हि भागवताः प्रोक्ताः शुद्धास्ते ब्रह्मवादिनः" इस कथन से महाप्रभु ने उन्हीं विद्वानों को शुद्धब्रह्मवादी परमभागवत माना है जो-गीता के श्राधार पर सिद्धान्त का व्याख्यान करते हैं।

जैसा कि कहा गया है:--श्रीकृष्ण-वाक्यों को स्मृतिरूप माना गया है। इस पर प्रकाश डालते हुये आचार्य ब्रह्मसूत्र-भाष्य में ''स्मृतेश्च" [१,२,६] सूत्र पर लिखते हैं कि ''जिन भगवान् श्रीकृष्ण के समस्त वेद नि:श्वास रूप है, क्या उनके वाक्य स्मृतिरूप माने जाने चाहिये ? उत्तर है कि-ब्रह्म केवल उपनिषद्वेद्य है, प्रमाणान्तर से नहीं । गीता के प्रसंग में अर्जुन यदापि शिष्यरूपेण शरण आया था,पर वह पुष्टि-भक्त नहीं था, स्वयं रथी बन कर भगवान को सार्थि बनाने के कारण भगवद्वाक्य में उसे निःसन्दिभि विश्वास असम्भव था। तब ऐसे मध्यमाधिकारी को युद्ध के समय श्रीपनिषर ज्ञान कैसे दिया जा सकता था ? श्रतः श्रज्ञन को निमित्त बनाकर मूलभूत वेद अथच तदर्थ का कराते हुये भगवान् श्रीकृष्ण ने अपने वाक्यों द्वारा सिद्धान्त का उपदेश दिया है, अतः वे वाक्य समरण 'स्पृति' रूप कहे जाते हैं। गीशा में कृपालु श्रीहरि ने प्रथम बद्धविद्या का निरूपण कर अन्त में कर्म ज्ञान भक्ति के समन्वयार्थ प्रपत्ति का उपदेश दिया है जो वेद का सार है। महाभारत में स्मरणरूप में इसे प्रथनेवाले महर्षि व्यास भी भगवान के ज्ञानावतार हैं, तावता दोनों के द्वारा वैदिक अर्थ का स्मरण पूर्वक प्रतिपादन होने से गीता स्मृतिरूप है।"

इन्हीं सब मान्यतात्रों को लेकर संदोप में भारतमार्तण्ड-गद्दूलालजी ने 'वेदान्त चिन्तामणि' में कहा है—

> ''तत्रावशिष्टं हरिगा विरक्तायार्जु नाय यत् । तथा तद्धिकारेगा स्मृतिरूपेगा रूपितम् ॥१३॥

वेदांपि बह्मवाक् साद्तात् तत्र स्यादेव वेदता। गीता सुगीता कर्तव्या किमन्यैः शास्त्रविस्तरैः।

या स्वयं पद्मनामस्य मुखपद्मादिनिर्गता"।।१४॥ [प्र० प्र०]
जैसा कि प्रसिद्ध है— गीता उपनिपद् और ब्रह्मविद्या है।
यह वास्तव में वैदिक रहस्य का स्पष्टीकरण और संदेह-निवृति जिस प्रकार करती है, अन्य शास्त्र नहीं। यदि गीता के भगवद्-वाक्य इस विचार-धारा के सन्मुख न होते तो वेद-प्रतिपादित सिद्धान्त का हतना मौलिक और सर्वसाधारणत्राही रूप हो सकता था या नहीं ? कहा नहीं जा सकता।

जैसा कि कहा गया है:—"सर्वोपनिषदों गावो दो घा गोपाल नन्दनः पार्थो वत्सः सुधी भीता दुंग्ध गीतामृतं महत्।" उपनिषद, काम घेनुत्रों का श्रेयः प्रतिपादक यह त्रमृत दुग्ध भगवती गीता ही है, दोग्धा स्वयं गोपालनन्दन श्रीकृष्ण हैं जिन्होंने अर्जुन के लिये इसे दुह कर श्रद्धालु सभी जनों को निर्व्याज वितरण किया है। क्या भारतीय साहित्य? क्या पाश्चात्य साहित्यस ? भी गीता के सिद्धान्तों के ऋणी हैं। परमात्म-विषयक भक्ति और श्रेम को महत्व देने वाले सभी मत, धर्म सिद्धान्त; पंथ, गीता के त्रभिप्राय से ही प्रभावित हैं और उसी का अभि मत 'क्षान्तर शब्दान्तर और भाषान्तर में सर्वत्र मिलता है, " गीता सु गीता कर्तव्या किमन्येः शास्त्र विस्तरें:" यह कथन पूर्ण चरितार्थ है।

शुद्धाहै त सिद्धान्त में गीता का अनुपद प्रामाण्य है। श्रीवल्लमा-चार्य ने प्रमाण-चतुष्ट्य की दो कोटियाँ गिनाई हैं। निवन्ध में कहा है "श्रुति सूत्राणि एका कोटि: गीता भागवतं चेति अपरा।" गीता श्रीर भागवत को भगवच्छास्त्र मानकर उन्होंने कहा है कि गीता भगवदुक्त श्रीर भागवत भगवत्संबन्धो चरित्रात्मक शास्त्र हैं। वेद श्रीर ब्रह्म-सूत्र विशेष श्रधिकार परायण साधकों के लिये पठनीय मननीय हैं, उनमें सर्वसाधारण का प्रवेश नहीं। पर गीता श्रीर भागवत उन लोगों के लिये भी उपादेय है जिन्हें वहाँ अनिधकारी गिना गया है। श्रीकृष्णोक्त गीता का पाठ उसका अध्ययन श्रीर तत्वचितन सभी साधारण बुद्धि-शाली के लिये कल्याण-कारक हैं, सभी वर्ग के जन उसके श्रद्धालु श्रधिकारी हैं। भगवद्गीता सम्वन्ध में निम्नलिखित साहित्य है:— सप्रकाश तत्वार्थ-दीप-निबन्ध-शास्त्रार्थ प्रकरणम्।

श्रीवल्लभाचार्य विरचित तत्वार्थ दीप निबन्ध शास्त्रार्थ-प्रकरण कारिका रूप में है और इस पर स्वयं महाप्रभु की टीका 'प्रकाश' नाम से विद्यमान है जिसके कारण इसका इस प्रकार नामकरण हुआ।

तत्वार्थदोप निबन्ध के तीन प्रकरण हैं। १ शाल्तार्थ-प्रकरण, २ सर्वनिर्णय-प्रकरण, ३ भागवतार्थ-प्रकरण। यह प्रकरण प्रथम है। लिखा है "इत्याकलय्य सततं शास्त्रार्थः सर्वनिर्णयः श्रीभागवत रूपं च त्रयं विच्न यथामित-'शा० नि० का० ४' इसके प्रकाश में शास्त्रार्थं का अर्थ गीतार्थ लिखा है, जिससे विदित होता है कि इस शास्त्रार्थ प्रकरण में गीता के अनुसार त्रिचार किया गया है। इस निबन्धत्रय को पुष्पिका में आचार्य ने स्वयं को " श्रीकृष्ण व्यास श्रीविष्णुस्वामिमतानुवर्ती" इस रूप में लिखा है। एतावता सिद्ध होता है कि आचार्य जहाँ विद्यास्वामिमतानुयायी थे, वहाँ उनका सिद्धांत गीता के आवार पर और उसी आधार पर शुद्धाद्वेत वा सिद्धांत है।

इस प्रकरण में १०४, 'गणना भेद से १०६' कारिकाए है। इसमें विणित सिद्धान्तों का निरूपण ऐसे अधिकारियों के लिये किया गया है जो सादिक भगवद् भक्त, मुक्ति के अधिकारी और भगवदिच्छा से अन्तिम शरीर धारण कर अवतरित हुये हैं। इन लोगों के अन्तिम अभीष्ट की सिद्धि के लिये इस मत का निरूपण है। उपसंहार में कहा गया गया है कि-इस अर्थ का निरूपण समन्त वेद, रामायण, महाभारत, पञ्चरात्र, तत्वसूत्र तथा अन्य प्रमाण चतुर्याविरोधी शास्त्रों के अभिमत को लेकर है, अतः 'प्रमाण बलमाश्रित्य शास्त्रों विनिरूपिनः' प्रकारा इस श्लोकानुसार प्रमाण दल द्वारा इस शास्त्रार्थ का निरूपण किया गया है।

प्रत्थ में जहाँ तहाँ प्रमाणों के उपन्यास पूर्वक कारिकाओं और उसके स्पष्टीकरण रूप प्रकाश व्याख्यान में प्रमाण, प्रमेय, सावन, फल के सम्बन्ध में विचार किया है और ब्रह्म जीव संसार जगत बन्ध मोच, विद्या, अविद्या, माया, भिक्त आदि उन सभी पर तात्विक विचार किया है, जिनका समावेश सिद्यान्त में होता है। यहना होगा कि आचार्य श्रीवल्लभ का सिद्धान्त संकलित रूप में यदि कहीं मिलता है तो वह शास्त्रार्थ निबन्ध में, अन्यत्र तो प्रसंगोपात्त विवेचन है। शुद्धाद्वेत के सभी तत्वों पर प्रत्थान चतुष्ट्य के समन्वय से जो निष्कर्ष निकाला गया है वही शुद्धाद्वेत पृष्टिमार्ग है, और उसका प्रत्यत्त दर्शन इस प्रन्थरतन में मिलता है।

शास्त्रार्थ निवन्ध कारिका ६८ और सर्वनिर्णय नि० का० १८१ से विदित होता है कि अगुभाष्य-रचना के अनन्तर इसकी रचना आचार्य ने की थी। "भाष्ये विस्तरेगोक्तम्" वहाँ ऐसा उल्लेख है।

प्रस्तुत शास्त्रार्थ निवन्य पर निम्नलिखित व्याख्या विवरण हैं— आवरण मंग व्याख्या—गोस्वामी श्रीपुरुपोत्तमजी ने कारिका और प्रकाश दोनों के अभिप्राय को स्पष्ट करने के लिये इसकी रचना की है, जिसमें परमतोपन्यास पूर्वक सप्रमाण शास्त्रीय रीत्या प्रतिपाद्य विपय का समर्थन किया गया है। आवरण मंग के अध्ययन से अनेक शंकाओं का समाधान होता है और जिज्ञासा की पूर्ति। यह कहना पड़ेगा कि सूत्र-क्ष्प प्रकाश और उसकी मूलभूत कारिकाओं का रहस्य-विश्लेषण, गंभीर परिज्ञान तब तक नहीं हो सकता, जबतक इस व्याख्या का मनन न किया जाय। बुद्धिमान्द्य से आगत आवरण के विनाश के लिये श्रीपुरुपोत्तमजो ने अन्वर्थ इस टीका की रचना की है।

'त्रावरण-मंग' टोका की रचना नृसिंह। तर-तापिनी की दीपिका टीका के बाद पुरुषोत्तमजी ने की थी ऐसा शा० नि० की कारिका 'नास्ति श्रुतिषु तद्वार्ता' ५२ के त्रावरण-मंग टीका में स्वयं कहा गया है—

"तत्सर्वं विस्तरेणोत्तरतापिन्यां दीपिकायां मया व्याख्यातमतो-विशेष जिज्ञासायां ततोवलोकनीयम्"

श्रीपुरुषोत्तमजी ने इस व्याख्या की रचना अपने पितृ-चरण श्रीपीतांवरजी के नाम से की है, अतः तत्कृत भी मानी जाती है।

तत्वार्थदीप निवन्ध-विद्यति-टिप्पशी—प्रकाश पर श्रीवर्णाणराय जी ने टिप्पणी की रचना की थी, जो शास्त्रार्थ-प्रकरण पर श्राप्त श्रीर प्रकाशित है। इसमें विशेष स्थलों की न्याख्या की गई है। तत्वार्थ—दीपप्रकाश टिप्पण सत्रनेह—भाजन:— नामक एक विस्तृत व्याख्या भारत मार्तण्ड श्रीगहू लालाजी द्वारा विरचित है जो प्रारंभिक पंचम कारिका तक ही प्राप्त ख्रीर प्रकाशित है, ख्रागे रचना की गई या नहीं कहा नहीं जा सकता।

प्रस्तुत 'सर्रतेह-भाजन' का निर्माण 'दीप' के लिये आवश्यक था, यह सोच कर प्रन्थकार ने गंभीरता पूर्वक इसे प्रतिष्ठित किया है। यदि यह प्रन्थ पूर्ण मिलता तो बड़ा व्याप क विवेचन होता। प्रन्थकार की उक्ति है—

> 'तथा विभज्यते मूलं सतां स्नहो यथा भवेत् वादिच्चोदस्त्वावरण भंगादरेव सिद्ध्यति ।३। द्रष्टु दीपप्रकाशे चेन् वांछ्यार्था स्तमोनुदि सत्स्नेहभाजनं तहिं पुरः कुरुत पंडिताः' ।४।

सर्व प्रथम यह सत्स्तेह-भाजन 'त्रार्य समुद्य' नामक मासिक पत्र में वम्बई से प्रकाशित हुत्रा था, 'इसके बाद जेठानन्द त्रामनमल ट्रस्ट बम्बई से।

योजना-श्रीलाल्भट्टोपनामक श्रीबालकृष्ण भट्ट ने तत्वार्थदीप निबन्ध प्रकाश पर योजना नामक प्रन्थ की रचना की है। श्राचार्य के निगृद्ध श्राशय की योजनार्थ यह प्रयत्न है, यह सम्पूर्ण प्रथम प्रकरण पर प्राप्त श्रीर प्रकाशित है—जे० श्रा० ट्रस्ट बम्बई—सं० १६६६,

सुलोचना ब्रजभाषा टीका—गो० श्रीजीवनलालजी विरचित और मुख्य सेवक पं० गोकुलदासजी शास्त्री द्वारा प्रकटित प्रकाशित। निबन्ध के प्रकाश त्र्यावरण—भंग टीका के त्र्याधार पर इस ब्रजभाषा टीका का निर्माण हुत्रा है। जिसमें युक्ति पूर्वक सिद्धान्त का प्रतिपादन है। इसका दूसरा नाम निबन्ध-तात्पर्य-बोधिनी भी है। प्रका० श्रीधर शिवलाल बम्बई। सं० १६६१।

शास्त्रार्थ-निवन्ध-गुर्जरानुवाद-शास्त्री हरिशंकर श्रोंकारजी द्वारम् रचित । इसमें श्रावरण-भंगादि टीकाश्रों के श्राधार पर वर्तमान शैलों से गुर्जरानुवाद प्रस्तुत किया है जो योजनो श्रावरण-भंग, मत्स्तेह-भाजन के साथ श्रान्तिम भाग में जेठा० श्रा० द्रस्ट बम्बई से प्रकाशित है। सं० १६६६

न्यासादेश:-श्रीवल्लभाचार्य कृत 'न्यासादेश' नाम से एक श्रोक है जिसमें गीता के 'सर्वधर्मान् परित्यज्य' इस श्रोक के आधार पर उसका संनिप्तार्थ प्रथित किया गया है। यह इस प्रकार है:—

"न्यासादेशेषु धर्मत्यजनवचनतो किंचना धिकियोक्ता कार्परायं वांगंमुक्तं मदितरभजना पेच्चरण् वा व्यपोढम् दुःसाध्येच्छोद्यमौ वा क्वचिदुपशमितावन्यसमेलने वा बह्मास्त्रन्याय उक्तस्तदिह न विहतो धर्मस्त्राज्ञादिसिद्धोः"

प्रस्तुत श्लोक उसकी टीकाओं के साथ प्रकाशित है। इसमें 'न्यासादेशेषु' ऐसा प्रयोग होने के कारण इसे न्यासादेश प्रन्थ कहा है। गीता के तत्वदीपिकार श्रीवल्लभजी 'सर्वधर्मान् परित्यज्य' श्लोक की व्याख्या में लिखते हैं। ''एतच्च सर्व न्यासादेशेषु धर्मत्यजन-वचनतो किंचनाधिकियोक्त ति वेदांताचार्य पद्ये निरूपितम्" [तत्वदी० पत्र २०६]

इस कथन से किन्हीं लोगों का ऐसा भी अनुमान है कि यह पद्य वल्लभाचार्य कृत नहीं है। पर शु० सिद्धान्त के कुछ पर कोटि के विद्वान पं० श्रीमग्नलालजी शास्त्री आदि इसे श्रीवल्लभ कृत ही मानते हैं; वेदान्ताचार्य से उनका यही तात्पर्य है। श्रीविट्ठलेश प्रभु चरण ने तथा श्रीपुरुषोत्तमजी ने इस पर विबरण लिखे हैं, अतः यह स्पष्ट है कि-यह श्रीवल्लभाचार्य कृत ही है।

इस पर निम्नलिखित व्याख्यान मिलते हैं।

न्यासादेश-विवरण-श्रीविट्ठलेश्वर प्रभुचरण कृत यह विवरण न्यासादेश पद्य का है। प्रस्तुत श्लोक के गंभीर रहस्य को समभने में इस टीका की आवश्यकता है। जिसमें पूर्वपत्त उत्तरपत्त—रांका समाधान पूर्वापर-संगति के द्वारा शुद्धाद्वेत सिद्धान्त के अनुसार गीता का सारांश भरा गया है। दोनों का तात्पर्य यह है कि— भगवड्भाव की संप्राप्ति के लिये लौकिक वैदिक-साधन नहीं है, उसकी प्राप्ति केवल भगवड्-धर्म प्रपत्ति से सम्भव है, अतः इनकी साधन का आस्था का परित्याग कर भगवच्छरण में जाना चाहिये। भगवान केवल भावविषय हैं, और इस प्रकार शरण जाने पर ही शोक की निवृद्धि हो सकती है, क्योंकि केवल भावलभ्य रस ही उसे निवृत्त कर सकता है।

न्यासादेश विवरण टीका-श्रीपुरुषोत्तमजी विरिद्त । यह टीका संस्कृत में न्यासादेश पद्य पर विलिखित श्रीप्रभुचरण के विवरण पर है, जो प्रकाशित है—तत्वदी० टीका के साथ । सं० १६६०

न्यासादेश-हिन्दी तात्पर्य-पं० श्रीरमानाथ शास्त्रि वृत यह हिन्दी अनुवाद श्रीप्रभुचरण श्रीर श्रीपुरुषोत्तमजी के विवरण के आधार पर किया गया है। श्री बा० शु० पाठशाला बम्बई से प्रकाशित।

न्यासादेशपद्य-प्रासंशिक विवेचनम् — यह संचिप्त विवेचन श्रीवल्लभजी दीचित ने स्वकीय गीता की तत्वदीपिका टीका 'में सर्व-धर्मान्यित्यज्य' इस श्लोक की कारिका करते समय प्रासंगिक रूप से किया है, श्लीर उसमें श्रीप्रभुचरण के न्यासादेश—विवरण का संकेत दिया है, प्रन्थ के साथ मुद्रित।

'सहजं कर्म कौन्तेय' इत्यस्य विवरणेसवधर्मान्परित्यज्य' इत्यस्य व्याख्या—श्रीव्रजमूषणात्मज गिरिधरजी कृत । संस्कृत में यह छोटा सा विवेचन है जो नई दिशा से सर्वधर्मान्परित्यज्य का व्याख्यान करता है । अप्रकाशित । सर० भं० कांकरोली शु० बं० ६२, ४ पर विद्यमान है।

गीता तात्पर्यम्-श्रीविद्वलेश प्रभुचरण कृत।

जैसा कि कथन है, गीता का तातर्य भक्ति की मर्यादा का निरूपण है। प्रारंभ में ६, श्रोर कारिकाश्रों में मंगलाचरण पूर्वक उपक्रम है श्रोर बाद में गद्य के द्वार विषय का प्रतिपादन । जिसमें शंका समाधान पूर्वक विषयन है । इसका संदिप्तार्थ इसके हिन्दी श्रानुवाद के परिचय के साथ कहा जायगा । यह प्रन्थ तत्वदी िका टीका के साथ सं० १६६० में श्रीमग्नलाल शास्त्री द्वारा प्रकाशित हो गया है।

गीता तात्पर्य—हिन्दी अनुवाद पं० श्रीरमानाथ शास्त्रि कृत। यह अनुवाद, प्रभुचरण कृत गीता तात्पर्य का है। बड़ा मन्दिर बम्बई से सं० १६६१ में प्रकाशित।

गीता-ताः पर्य के पूर्व पत्त सम्बन्ध में कहा गया है कि-गीता का उपक्रम कुछ असमंजस जैसा लगता है ? क्योंकि-प्रारंभ में अभक्त घृतराष्ट्र और दुर्योधन की सैन्य का वर्णन है। उपदेश श्रवण की योग्यता के स्थान पर अर्जुन के शोक, मोह, अशान्ति का उल्लेख है। इन सबसे विदित होता है कि जिस तत्व का उपदेश श्रीहरि ख्वयं करने वाले हैं उसकी योग्यता—अधिकारिता-अर्जुन में नहीं है। किसी लौकिक कथा से अर्जुन का समाधान होना उचित था ? उपक्रम को भाँति गीता का उपसंहार भी ठीक नहीं है, कारण कि-भगवान के उपदेशामृतपान से अर्जुन को वैशा योद्य होकर राज्यादि लौकिक सुख का त्याग होना चाहिये था, पर इसके विपरीत हिंसा जैसे निषद्धातिनिषद्ध कर्म में उसकी प्रवृत्ति कही गई है।

इत्यादि उपक्रमोपसंहार की दृष्टि से यह अप्रासंगिक जचता है। एतावता गीता के तात्पर्य के प्रति शंका का सहज उदय होता है कि वह क्या है ? उत्तर पक्त में प्रमुचरण ने और तद्नुसार अनुवादक ने कहा है कि- पार्थ-पाँचों पांडचों-को भगवान् ने अपना भक्त समक्त कर भक्तिमार्ग में अंगीकार किया है, जैसा कि समय-समय पर युद्र के पूर्व उनकी रहा करने से प्रकट है। ज्ञात्र धर्म के अनुसार वे शत्रुओं का संहार कर राजसुख का उपभोग कर सकते थे, पर ऐसा होने पर उस राज्य में भगवत्संबन्ध नहीं हो सकता था। इसके विरुद्ध अर्जुन के शोक, मोह अशांति के कथन से मालुम होता है कि इसमें कुछ अलौकिक कारण अवरय था। राज्य-वैभव के ऋस्यायी सुख के लिये मानवीं का हनन और उसमें भी आप्त स्वजनों का, एक आसुरी लक्त्या है। इस विपय में द्या आना देवी गुण है जो भगवद्यता का लक्स है, और वह भगवदीयता बिना भगवदिच्छा के संभव नहीं । अतः इससे अजु न की अन्य की अपेचा उत्तमाधिकारिता ही सिद्ध होती है, स्रोर इस विश्लेषण के लिये ही प्रारंभ में धृतराष्ट्र स्रोर दुर्योधन जैसों का उल्लेख है। जगत् चय के लिये प्रयत्न करनेवाले दुर्योधन जैसे दुष्कृतों का विनाश करना [ 'परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्" ] भगवत्कार्य के अनुगुण था। ईश्वरीय कार्य से

विमुख होना एक प्रकार की महती कुमित है, जो जीव के श्रेय की बाधक है। इस कुमित को दूर करना करणासिंधु परमात्मा अपना कर्तव्य समभते हैं, और समय-समय पर उन्देश द्वारा जीव को सावधान किया करते हैं। इसी लह्य की पूर्ति १८ अध्याय गीता का संदेश है। भगवान श्रीकृष्ण ने अर्जु न की इस बन्धकारिणी अविद्या का नाश किया और उसे मुख्य कर्तव्य में संलन्न कराया। मर्यादामार्ग में वेद-शाखोदित कर्म का पालन धर्म है, वह विध्वोधित है, और भक्तिमार्ग में विधिनिषेध से परे रहकर भगवदाज्ञा का परिपालन, उनकी इच्छानुसार चलना धर्म है। गीता इसी का एक उदाहरण है। अर्जु न को लद्य कर जीवमात्र को इस मुख्य धर्म की ओर प्रवृत्त करना ही उसका सिद्धांत है। यह भावना 'सर्वधर्मान् परित्यज्य' इस स्रोक में भगवच्छरणागित से अन्त में स्पष्ट करदी गई है।

परमभागवत और श्रीहृष्ण के वास्तविक स्वरूप के परिज्ञाता महात्मा भीष्म ने अपनी तुर्ति के कथन में 'कुमितमहरदोत्मविद्यया यः' यह कहकर इसकी पृष्टि की है। अर्जु न का अन्तिम कथन 'नष्टो मोहः स्मृतिल्व्धा' आदि इसी का प्रतिज्ञावाक्य है। अतः अर्जु न का भगविद्व्छानुकूल कार्य में टढिचत्त होकर प्रवृत्त होना, विशिष्ट महत्व पूर्ण कार्य है जो-जीव का कल्याण-साधन का श्रेष्ठ फल है। गीता के द्वारा सिद्ध होता है कि-भगविद्व्छानुसार प्रवृत्ति और निवृत्ति मानव का परम कर्तव्य है, भगविद्व्छा होने पर ही भागवतरत्न को स्वकर्तव्य का ज्ञान हो सकता है, अन्य साधनों से नहीं। अर्जु न का अंगीकार पृष्टिमर्यादा भक्ति में है पृष्टिपुष्टि में नहीं है, और इसी कारण वह उपदेश द्वारा प्राप्त तत्वज्ञान से भगवत्कार्य में प्रवृत्त होता है, स्वतः नहीं।

चतः शास्त्रप्रतिपाद्य विषय के गंभीर चितन उपक्रम-उपसंहार चौर कथानक की संगति से जो रह य निकलता है वह मननीय और वास्तविक गीता का तात्पर्य है। यह इस प्रन्थ में संचित्र रीत्या समभाया गया है। विद्वलेश प्रभुचरण कृत गीतातात्पर्य में साद्ध आठ श्लोकों से पूर्वपच के बाद आधे श्लोक और शेप गद्य द्वारा उत्तरपच का कथन है। 'गीता ता पर्य' के हिन्दी अनुवाद में पं रमानाथशास्त्री ने इसी रहस्य को मौलिक ढंग पर सरल रूप से समकाया है। सं १६७१ में इसकी रचना हुई है।

गीतार्थ विवरणम् — श्रीविद्वलेश्वर प्रभुचरण प्रणीत गीतार्थ विवरण गीता के रलोकों का अर्थ-प्रतिपादन पूर्वक शु० सिद्धान्त का व्याख्यान है जो-प्रारम्भिक अध्याय का ही मिलता है। सं० १६६० में श्रीमम्नलाल शास्त्री द्वारा बंबई से 'तत्वदीपिवा' टीका के साथ प्रकाशित।

प्रंथ में प्रारंभिक साढ़े चौदह पद्यों द्वारा मंगलाचरण और प्रन्थ का उपक्रम किया गया है। प्रस्तुत विवरण की रचना के सम्बन्ध में प्रन्थकार का कथन है—

> ''भाष्याग्यत्र बहून्येव सन्ति किंतु हरिप्रियाः न तैः मुदं समायान्ति मततात्पर्यकुं जरेः । ६। निजबोधसुसिद्धवर्थमर्थतात्पर्यसंगतीः

कथ्यिप्यामि यज्ज्ञात्वा कृतार्थौ भिक्तमान् भवेत्' । ७।

शास्त्रीय संगति कथन के अनन्तर प्रभुचरण की इक्ति है— यावन्न दृश्यते विज्ञे: गीतामृततरंगिणी। अथ व्याख्या। तत्र प्रथमोव्याये अर्जुनस्यात्वं प्रतिपाद्यते'। इस कथन से अनुमान होता है कि—गीता पर पूरा विवरण लिखा गया था, जो सम्प्रति मिलता नहीं है।

इस विवरण में खोकों की संगति और विशेष शब्दों के अर्थ निरूपण के अनन्तर निद्धान्तों का भी कथन है। इसकी अंतिम पंक्ति इस प्रकार है—''किषध्वज इति शस्त्र-लाववं सृचितम्''। इस से यह विदित होता है कि यह विवरण २० खोक पर्यन्त ही प्राप्त है।

अमृत तरंगिगा टीका—गो० श्री पुरुपोत्तमजी कृत गीता की सम्पूर्ण टोका है जो काशी में प्रकाशित है। सं० १६४-

इसकी रचना श्रीपुरुषोत्तमजी ने श्रीव्रजरायजी के नाम से की 'है ऐसा भी प्रसिद्ध हैं। इसे गीता का शुद्धाद्वेत साम्प्रदायिक भाष्य कहा जा सकता है। प्रश्तुत टीकाकार प्रन्थार्थ के सम्बन्ध में कहते हैं:—

भगवान श्रीकृष्ण पूर्ण पुरुपोत्तम इस जगत् में सर्वमुक्त्यर्थ अवतीर्ण हुए थे। उन्होंने स्वरूप से, चरित्र से, उपदेश से श्लीर स्तुति से सभी प्रकार के जीवों का उद्धार किया था। मानव जीवों के उद्धारार्थ श्रीर विशेष कर श्रागे होने वाले मनुष्य-वर्ग के लिये उन्होंने श्रर्जुन को निमित्त वना कर गीना शास्त्र का उपदेश दिया श्रीर उनके लिये कर्त ज्य का बोध कराया था। भगवाश्रोक्त इसी भक्ति-उपदेश को महर्षि वेद्व्यास ने गीता में प्रथित किया जो लगभग सातसी रलोकों में है, जिसे 'गीतोपनिपद' 'ब्रह्म-विद्या' कहा गया है। गीता का प्रतिपाद्य क्या है? तद्र्थ श्रीविट्ठले वर कृत गीता-तात्पर्य के श्रवलोकन का सुभाव देकर टीकाकार ने गीता के प्रस्तुत भाष्य की रचना की है, जो सम्पूर्ण (प्रश्रायों पर मिलता है। श्रन्य टीकाश्रों के साथ यह गुजराती न्यूस प्रेस बंबई से प्रकाशित है, काशी से भी।

इस संस्कृत टीका में यत्रतत्र अन्य सिद्धान्तों का उल्लेख कर तत्वदीप-निवन्त्र, सुबोधिनी, अगुभाष्य के आधार पर शुद्धाद्वेत सिद्धान्तानुसार तात्विक विवेचन किया गया है।

रिसक रंजिनी टीका—शिकल्याण भट्ट कृत, यह संन्कृत टीका गीता के सम्पूर्ण अध्याओं पर उपलब्ध है। अहमदाबाद शुद्धाद्वेत संसद द्वारा प्रकाशित।

इस विवरण में भी शास्त्रीय शैती से गीता के श्लोकों का अभि-प्राय व्यक्त करते हुए सिद्धान्तों का प्रतिपादन है।

तत्वदीपिका टीका— गो० श्रीवत्तमजी कृत। गीता के १८ छध्याओं पर सम्पूर्ण भक्ति भाव-दोधिनी टीका संस्कृत में उपलब्ध है जो ५० श्रीमन्तलाल शास्त्री बंबई द्वारा संपादित होकर प्रकाशित है। सं० १६६०

गीता के अभिप्राय में निबन्धकार का कथन है कि पूर्ण पुरुषोत्तम भगवान् श्रीकृष्ण ने अविवेक से स्वधर्म का त्याग और परधर्म का प्रह्ण करने पर सक्षद्ध पंडितम।नी भक्त अजुन को सांत्व और भक्ति का उपदेश देकर शरणागित में लिया और उपदेश देकर अपने स्वरूप का परिचय कराया था। यह मोहवश परित्यक्त स्वधर्म-जो उसका पारंपरिक कर्तव्य था-चित्रय धर्म में भगवदाज्ञा से प्रवृत्त हुआ, भगवान् ने अनुप्रह कर उसे मोच प्रदान किया। --तत्व दी० उपक्रम-

गीता के स्वरूप सम्बंध में टीकाकार की उक्ति है—— 'कर्मान्तर्गतमेव यत्र विमलं ज्ञानं विशुद्धं परम् साज्ञाच्छी पुरुषोत्तमेक विषयं भक्तिश्च निहेतुका। मर्यादा भुवि पुष्टिरुद्भविमता गत्या प्रपत्यात्मनः सर्वत्यागत एव सेयममला गीता समुद्भासते॥ [समाप्ति ६]

प्रस्तुत टीका में अध्यायाथं के प्रारंभ में कारिकाओं द्वारा संगति के निरूपण हैं और उसी प्रकार समाप्ति में उपसंहित । प्रसंगोपात्त अन्य मतों का विवेचन करते हुए आचार्य प्रदिष्ट सिद्धान्त समूह का यत्रतत्र निरूपण है। अविशिष्ट प्रमाणत्रय के वाक्यों का समन्वय इसकी विशेषता है।

गीताभाष्यम्—गोस्वामि श्रीवल्लभदीन्तितात्मज श्रीबाल हृष्णजी विरचित संस्कृत गीता भाष्य का नाम मिलता है, जो उपलब्ध नहीं है। इन्होंने स्वरचित तत्वार्णव भाष्य [शु० बं० ४४, १३ सर० भं०] में दो बार इसका नाम स्मरण किया है।

> "विस्तरस्तु मत्कृते गीताभाष्ये द्रष्टव्यः" …पत्र १६ "एतच्चारमाभिगी ताभाष्ये विततम् ॥" …पत्र २०

एतावता इनका रचित गीताभाष्य होना चाहिये। यह प्रन्थकर्ता श्रीहरिरायजी के अनन्तर हुआ है जैसा कि उसी प्रन्थ में लिखा है। "अन्नेदमाहुईरिरायाः" [पत्र २६] प्रन्थ की अप्राप्ति से इसका कुछ परिचय नहीं दिया जा सकता।

भगवद्धर्म-बोधिनी व्याख्या—पं० श्रीरमानायजी शास्त्रि कृत हिन्दी में। बड़ा मंदिर बंबई से प्रकाशिन।

इसमें प्रासंगिक विवेचन के उपरांत गीता के श्लोकों का संज्ञिप्तार्थ दिया गया है, जो मूल टीका प्रन्थों के अनुसार है।

गुजराती टीका-पं० श्रीजटाशंकर शास्त्रिकृत। यह गुजराती टीका साधारण श्रेणी के जनों के लिये गीताज्ञानार्थ जपादेय है, भक्ति साम्राज्य कार्यालय बडोदा से प्रकाशित।

# गीतासिद्धान्त-प्रतिपादक ग्रन्थ—

गीतार्थ विचार: -पो० श्रीबालकृष्ण शास्त्रीजी ने संस्कृत में गीता के अर्थ पर विवेचनात्मक नीचे लिखे निबन्धों की रचना की है। [पं० सं० ४० प० सं० २६ ख] १. गीताध्यायार्थ:-निबन्धवार के अभिप्रायानुसार गीता के अध्यायों का विभाग इस प्रकार है ... जो पृष्टिमार्गीय सिद्धान्त की दृष्टि से मननीय है। पं० सं ४० (ग)

[ क ] प्रथम अध्याय में अधिकारार्थकी दृष्टिका स्पष्टीवरण है [ ख ] द्वि० अ० से लेकर षष्टाध्याय तक पाँच अध्यायों में कर्म

स्वास्त्य का प्रतिपादन है। पाँच प्रकार का वैदिक कर्म पंचिवध काल के पञ्चिवध दोषों का निवर्तक है। यह पञ्चिवध दोष सिद्धान्तरहस्य प्रनथ में कहे गये हैं। अतः पाँच अध्याय कर्म के प्रतिपादक हैं।

[ग] सप्तम अ० से लेकर नत्रम अध्याय पर्यन्त तीन अध्यायों में आत्मा के त्रिविध भेद "आत्मा, अवरब्रह्म एवं परमात्मा के त्रिविध ज्ञान का प्रतिपादन हुआ है, अतः तीन अध्याय है।

इस प्रकार नौ अध्याय कर्म और ज्ञान योग के हैं

[घ] दशम लेकर अष्टादश अध्याय तक ६ अध्याय अच्चर ब्रह्म से—अतीत पूर्ण पुरुषोत्तम की नवविधा भक्ति के प्रतिपादक हैं अतः नौ अध्याय भक्ति स्वरूप-निरूपक हैं।

इस प्रकार गीता के १८ अध्यायों में तीन प्रकार हैं।

- १. कर्मयोग इसमें ज्ञान भक्ति गौए और कर्म प्रधान है।
- २. ज्ञानयोग-इसमें कर्म भक्ति गौण और ज्ञान प्रधान है।
- ३. भक्तियोग--इसमें कर्म ज्ञान गौए और भक्ति प्रधान है।

कर्मयोग का फल त्रात्मभाव, ज्ञानयोग का फल ब्रह्मभाव त्रीर भक्तियोग का फल पुरुपोत्तम-भाव-रूप पुरुपार्थ का गीता निरूपण करती है। जिससे सभी जीवों का अधिकारानुसार समावेश होता है। प्रनथ में इस प्रकार विश्लेषण करके आगे श्लोकों के उद्धरण द्वारा इसका समर्थन किया गया है।

- २. गीतोक्त पारिभाषिकाः शब्दाः "इसमें पारिभाषिक शब्दों का संकलन किया गया है। पं० सं० २३ (क)
- ३. गीता मिद्धान्त-विवेचनम् इसके द्वारा कतिपय शु० सिद्धान्तों का समर्थन किया गया है। पं० २३ (ख)
- ४. गुणत्रय स्वरूप-विचार: "गीतोक्त गुणत्रय के स्वरूप निरूपण पर त्रकाश डाला गया है। पंटसंट ३ (क)

- ४. गायत्रीगीतार्थयोरेकवाक्यता इसमें गायत्री मन्त्र के अर्थ से गीता का साम्य किया गया है। पं० सं० २३ (ग)
- ५. गीता-विषयानुबन्ध -श्लोक-संग्रहः इसमें विषय के श्रमुसार मूल श्लोकों का संग्रह किया गया है। पं सं० ४० (क. ख)
- ६. प्रक्रीर्ग श्लोक-व्याख्यानम् "निम्न लिखित श्लोकों पर प्रामंगिक सिद्धान्तानुसार विवेचन किया गया है "

क--'सर्वधर्मान्परित्यज्य' इत्यस्य व्याख्या पं० सं० २४ ( ख )

ख—'पत्रं पुष्पं फलं तोयं' इत्यस्य व्याख्या पं०प्तं० ४२।१२ (ख)

ग--'मां हि पार्थ व्यपाश्रित्य' इत्यत्र व्यपाश्रय शब्दार्थः पं०सं०२(क)

७. गीता का हिन्दी भावार्थ — इसमें हिन्दी भाषा में गीता के सिद्धांत का निरूपण है। पं० सं०२४ (क)

यह सब प्रन्थ जो िक निबन्धात्मक हैं अप्रकाशित हैं ब्रौर श्रीबालकृष्ण शास्त्री को हस्तिलिखित पंजिकाओं में सं० २६(ख) से ४० तक सुरिचत हैं।

गीता का पृथक शरण मार्ग-पं० श्रीरमानाथजी शास्त्रि कृत यह हिन्दी भाषा में लिखा हुआ निबस्ध है जो पु० युवक परिषद् बंबई से प्रकाशित है। सं०१६६६

प्रस्तुत व्याख्यानात्मक प्रन्थ में विद्वान लेखक ने गीता के उत्पर निर्मित शंकराचार्य त्रादि सभी सिद्धान्तवादियों के व्याख्यानों पर दृष्टि-निन्तेप करते हुए उनकी समालोचना की है और गीता का मुख्य प्रतिपाद्य विषय क्या है ? इस पर शंका समाधान और प्रमाणवाक्यो-पन्यास पूर्वक शुद्धाद्वेत मतानुनार प्रकाश डाला है । प्रन्थकार का श्राभिप्राय है कि यद्यपि गीता में त्रिविध योग का प्रतिपादन हुआ है तथापि उसका निर्गलितार्थ शरणमार्ग है जो-श्रीवल्लभाचार्य की दृष्टि बिन्दु के अनुतार ही है । अन्य सिद्धान्तवादियों ने गीता के अनुसार नहीं प्रत्युत अपने सिद्धान्त के अनुसार गीता की व्याख्या की है, अतः वह समाचीन नहीं हैं। उपसंहार में जो शास्त्रों का मत होता है वहीं शास्त्र का हृद्य है अतः गीता सर्वान्त में परमगुद्ध रूप में "सर्वधर्मन्पिरित्यज्य" का उल्लेख करती है जो एक विलच्छा शरणमार्ग है।

गीता-स्वार्थ दर्शन—्योः कंठमणि शास्त्रिकृत। हिन्दी भाषा में यह एक विस्तृत निबन्ध है जो नये दृष्टिकोण से गीता पर विचार उपस्थित करता है। अप्रकाशित और प्रन्थकार के पास सुरिचत है। रचना काल सं० २०१४.

शुद्धाद्वैत सिद्धान्त की विचारसरणी पर इन प्रन्थों में पृथक, पृथक निवन्ध लिखे गये हैं। जिनमें प्रकरण, अध्याय, श्लोक इन सबकी पारस्परिक संगति का विचार करते हुए भित्तमार्गीय दृष्टि से तात्विक विवेचन है, जिसमें जीव ब्रह्म, पुरुपोत्तम, जगत्, संसार विद्या अविद्या कर्म ज्ञान भक्ति पुरुपार्थ आदि सभी विषयों का समावेश होता है। गोता में भगवान श्रीकृष्ण के द्वारा प्रसंगोपात्त उपदिष्ट श्रवण, दर्शन, नमन, मनन, युद्ध, आदि के आदेशों का रहस्य सम्यक विवेचित किया गया है। कर्म ज्ञान की अपेत्ता भक्ति इस मानव-लोक के लिये क्यों अपेत्ति और उपादेय है इसका मौलिक व्यवहारिक व्याख्यान किया गया है—आदि। प्रमाण एवं युक्ति पुरस्सर प्रस्तावित यह प्रन्थ हिन्दी में शुद्धाद्वैत सिद्धान्त की दृष्टि से विशिष्ट स्थान रखता है।

# इति श्रीकृष्ण-वाक्य-प्रमाणप्रकरणम् #

# शु॰ ५० संस्कृत वाइःमय

### ¥

# तृतीय प्रकरण



### व्याससूत्रों का स्वरूप परिचय-

वेद-प्रतिपाद्य ब्रह्म के परिज्ञान में ब्रह्मसूत्रों का सबसे अधिक उपयोग है। इन्हें महर्षि कृष्ण्डेपायन वेदव्यास ने प्रणीत किये हैं। यह उत्तर—भीमांसा, व्याससूत्र, बादरायण सूत्र, ब्रह्म-जिज्ञासा सूत्र तथा चतुर्ल्वणी मीमासा नाम से भी यह प्रख्यात हैं।

जैसा कि लज्ञण कहा गया है:—'अल्पाज्रससिन्द्धं सारवद् विश्वतो मुखं, अस्तोभमनव द्यंच सूत्रं सूत्रविदो विदुः'। तथा "लघूनि सूचितार्थानि स्वल्पाज्ञरपदानि च, सर्वतः सारभूतानि सूत्राण्यादु-मंनीषिणः—रश्मिकार आदि के निर्देशानुसार इन सूत्रों का यही स्वरूप है। सूच्म किंच गंभीर रूप से तात्विक निर्देश करना इनका मुख्य प्रयोजन है। इनकी रचना के सम्बन्ध में स्कंद पुराण में कहा है–िक भगवान नारायण के द्वारा संस्थापित कृतयुग का ज्ञान त्रेता में बुझ और द्वापर में पूर्ण विकृत हो गया, जिसका कारण जीवों की बुद्धि का भ्रम और अल्पज्ञता थी। गौतम ऋषि के शाप से ज्ञान ऋष में परिणत होगया, देवगण संकीर्ण बुद्धि वाले होजाने के कारण ब्रह्मा और कद्र को साथ लेकर परमात्मा की शरण में गये, शरण्य भगवान् विष्णु ने उन्हें आश्वासन दिया और कुझ काल के बाद वे पराशर से सत्यवती में व्यासरूप से अवतीर्ण हुए।

भगवान वेद्ध्यास ने उत्सन्न वेदों का उद्धार किया, उनका एकधा, द्वादशधा, चतुविंशितधा, तथा शतधा और सहस्रधा विभाग किया। शिष्यवर्ग को शाखा-भेद से वेदाध्ययन कराया। इसके अनन्तर वेदार्थ के सम्यगबवोध के लिये उन्होंने ब्रह्मसूत्रों की रचना की।

जिनसे वेदप्रतिपादित सिद्धांत का निर्ण्य होता है। व्यास जी ने ब्रह्मसूत्रों की रचना द्वारा ब्रह्मा रुद्रादि देवों त्रौर मनुष्य पितर त्रादि में ज्ञान की संस्थापना की। इस प्रकार भगवान श्रीपुरुषोत्तम जगत् में ज्ञान स्वरूप से कीडा करते हैं।

त्रशुभाष्य-प्रकाश की रिश्मनामक टीकाकार श्रीगोपेश्वरजी ने इस प्रकार का त्र्यवरण देकर ब्रह्मसूत्र—रचना का प्रयोजन बताया है। कहने का तात्पर्य यह है कि :—शास्त्रीय पंचांग त्र्राधिकरण की दृष्टि से इस उत्तर मीमांसा से ब्रह्म सम्बन्धी की समस्त जिज्ञासा की पूर्ति त्र्रीर श्रुति के संदेहों का समाधान होता है। इसी महत्व के कारण शुद्धाद्वेत सिद्धांत के संस्थापक श्रीवल्लभाचार्य ने स्वकीय प्रमाए-चतुष्ट्य की गणना में इन्हें तृतीय प्रस्थान के रूप में स्वीकारा है। इन व्याससूत्रों में उठने वाले सन्देहों का निरास करने के लिये श्रीमहाप्रमु ने भागवत वाक्यों को त्रंगीकार किया है। फलतः वेद का प्रस्थत संशय-निरसन व्याससूत्रों की दिशा से भी किया जाता है सो सयुक्तिक त्रीर सहेतुक है। गीता में इन्हें हेतुमान विशेषण दिया गया है। ''ब्रह्मसूत्र पदेशचैव हेतुमद्भिविनिश्चतें: '' [अ०१३,४]

महर्षि वेदव्यास उत्तरमीमांसा द्वारा निःसन्दि ध श्रितियों के निरापद अर्थ का प्रतिपादन करते चले जाते हैं पर जहाँ उन्हें अन्य पूर्ववर्ती या समकालीन समर्थ आचार्यों के मत में विभिन्नता दीखती है, ब्रह्मसूत्रों में नामनिर्देश पूर्वक उनके मत का उल्लेख करते हैं, जो इस प्रकार है :—

| ?. | जैमिनि              | प्र० ४० २, ५८ |               |
|----|---------------------|---------------|---------------|
| ?. | <i>ञ्चार्मर</i> थ्य | प्र० ४० २, २६ |               |
| ₹. | बादरि               | प्र० ३० २, ३० |               |
| 8. | ऋौडुलोमि            | प्रव अव ४, २१ | तथा श्रन्यत्र |
| ¥. | काशकत्स्न           | प्र० अ०४, २२  | •             |
| ¥. | काप्साजिनि          | तृ० अ०४, ६    |               |
| v. | स्रात्रेय           | तृ० अ० ४, ४३  |               |

उक्त ऋषियों के सम्बन्ध में श्रीवल्लभाचार्य ने कहा है— "तज्ञास्मिन्नर्थे चत्पार ऋपयो बेदार्थ चिन्तकाः प्रकारभेदेन। तत्र केवलं शब्दबल विचारका आचार्याः बादरायणाः शब्दार्थयोः जैमिनिः। आद्मरध्यस्तु शब्दोपसर्जनेनार्थ विचारकः। केवलार्थ विचारको बादिरः"
प्र० ग्र० २, २=

शर्थात् परमाप्त वाक्य वेद के केवल शब्दबल विचारक श्राचार्य बादरायण शब्द श्रोर श्रर्थ दोनों की सामने रखकर विचार करने वाले जैमिन हैं। श्राश्मरध्य शब्दोपसर्जन से विचार करते हैं श्रीर बादिर केवल श्रर्थ पर ध्यान देकर। श्राचार्य बादरायण की विशेषता यह है कि वे वेद को ब्रह्म रूप श्रीर शब्दार्थ का नित्य सम्बन्ध होने से उसका श्रर्थ स्वतः ही उसके साथ सम्बद्ध है ऐसा मानते हैं। वेद, प्रमत्त प्रजाप तो है नहीं, वह तो दिव्य श्रर्थ का प्रतिपादक है। हाँ, उसके श्रर्थावबोध के लिये शास्त्रीय पञ्चाङ्ग की श्रीर उसके विषय को स्पष्ट करने वाले श्रन्य प्रत्यानों के वाक्यों की श्रपेचा होती है जिससे समन्वय द्वारा श्रुति वचनों में विरोध न श्रावे श्रीर श्राता है तो उसका परिहार किया जा सके। इसी दृष्टि को सामने रखकर श्रीवल्लभाचार्य का कथन है—"वेदाः शब्द एव प्रमाणं तत्राप्यलौकिक ज्ञापकमेव तत्स्वतः सिद्ध प्रमाणभावं प्रमाणम्।" श्रीर "वेदश्च परमाप्तोत्तरमात्रमप्यन्यथा न वदित, श्रन्यथा सर्वत्रैव तदिवश्वासप्रसंगात्।" श्रादि।

शुद्धाद्वौत की दृष्टि में ब्रह्मसूत्र उत्तरमीमांसा के चार अध्याय और प्रत्येक अध्याय में चार चार पाद हैं। साभिप्राय चार अध्याय होने के कारण इस को चतुर्लिक्णी मीमांसा भी कहते हैं। अध्याय पाद क्रमानुसार इसके अधिकरण और सूत्र संख्या यह है।

#### \* प्रथमाध्याय—समन्वयाध्याय

प्रथम पाद--१० अधिकरण ३० सूत्र। इसमें विचार शास्त्र समर्थनपूर्वक शब्दगत सन्देहों का निराकरण है।

. द्वितीय पद्— = अधिकरण ३२ सूत्र । इसमें अन्तर्यामिस्वरूप विचार नामधेय स्वरूप का सन्देह निराकरण है।

श्रकाशानुसारी मतान्तरसमेत ब्रह्म-सूत्र पाठ। प्रकाशक गुजराती न्भूस
 मुद्रण वंबई।

तृतीय पाद-१० ऋधिकरण ४३ सूत्र । इसमें उपास्य स्वरूप का विचार नामाधार स्वरूप का सन्देह निव रण है ।

चतुर्थाध्याय— अधिकरण २५ सूत्र। इसमें मतान्तर श्रीतताभ्रम जनक प्रकीर्ण वाक्यार्थों का विचार है।

### द्वितीयाध्याय--अविरोधाध्याय

प्रथम पाद-१२ अधिकरण ३० सूत्र । इसमें स्मृति का विचार है।

द्वितीय पाद—= अधिकरण ४४ सूत्र । इसमें तर्क का विचार है। तृतीय पाद—१६ अधिकरण ४३ सूत्र । इसमें वियदादि शब्दों का विचार है।

चतुर्थ पाद-१० ऋधिकरण २२ सूत्र । इसमें प्राणादि शब्दों का विचार है।

### तृतीय।ध्याय—साधनाध्याय

प्रथम पाद— प्रधिक (ग २७ सूत्र । इसमें अविकारी के जन्म निर्धाका विचार है।

द्वितीय पाद-११ अधिकरण ४१ सूत्र । इसमें विषय की अवधृति का निरूपण है।

त्तोय पार--२४ अधिक एए ६६ सूत्र । इसमें गुणोपसंहार का वर्णन है।

चतुर्थ पाद— ध अधिक (गा ४१ सूत्र । इसमें कर्भापसंहार का वर्णन है।

### चतुर्थाध्याय—फलाध्याय

प्रथम पाद—७ अधिकरण १६ सूत्र । इसमं फल का विचार है। द्वितीय पाद—७ अधिकरण २१ सूत्र । इसमें म्रियमाण के फल का विचार है।

तृतीय पाद—५ अधिकरण १७ सूत्र । इसमें गतिशील साधक के फल का विचार है।

चतुर्थ पाद-४ अधिकरण २२ सूत्र। इसमें प्राप्त फल सिद्ध पुरुष के फल का विचार है।

इस प्रकार ब्रह्म-मीमांसा के चारों अध्यायों के १६ पादों में संक्रित रूपेण इस प्रकार अधिकरण और सूत्र संख्या है:—

|               | १४७       | <b>XX</b> 8 |
|---------------|-----------|-------------|
| चतुर्थाध्याय  | २४ ऋधिकरण | ७६ सूत्र    |
| तृतीयाध्याय   | ४३ ऋधिकरण | १८४ सूत्र   |
| द्वितीयाध्याय | ४६ ऋधिकरण | १५७ सूत्र   |
| प्रथमाध्याय   | ३४ अधिकरण | १३३ सूत्र   |

इस संख्या निर्देश का तात्पर्य अग्य सिद्धान्तवादियों की परि-गएना से हैं। श्रीशंकर, रामानुज, मध्य, निम्बार्क, भास्कर, भिन्नु आदि आचार्य जिन्होंने इन सूत्रों पर भाष्य रचना की है, जहां सूत्रों में पाठान्तर मानते हैं वहाँ योग-विभाग से कई सूत्रों के पृथक पृथक रूप भी स्वीकार करते हैं। किन्हीं का अन्तर्भाव भी तेकर हैं, अधिक (ए)ों का भेद भी।

शुद्राह त-सिद्धान्त के अनुसार सूत्रों का व्याख्यान करने वाले, इन्छाराम निर्भयराम आदि भी कहीं-कहीं पाठान्तर के अनुसार व्याख्या करते हैं। जैसा कि गीता में कहा है—ब्रह्म-सूत्र हेतुमान् हैं अतः श्रीवल्लभाचार्य सिद्धान्त सूत्र के साथ हेतु को संयुक्त ही स्वीकार करते हैं। अन्य और हेतु अलग हों, यह बात दूसरी है, पर अन्य आचार्यों ने इसका कोई आपह नहीं रक्खा। दृष्टान्त रूप में "जन्माद्यस्य जयतः"-शास्त्रयोनित्वात्।" यह दो सूत्र माने गये हैं और वल्लभ मत में एक ही। अस्तु, इस पद्धित में अगुभाष्य-प्रकाशकार श्रीपुरुषोत्तमजी का प्रकार अधिक प्राह्य है। शुद्धाद्वेत सिद्धान्तानुसार व्याख्याओं में विभिन्न अधिकरण भेद भी दृष्टिगोचर होते हैं।

श्रिकरण-संख्या-विचार—ब्रह्म सूत्रों पर अगुभाष्य के अनुसार अधिकरणों की संख्या पर श्रीबालकृष्णशास्त्रीजी ने [स्वरचित पश्चिका सं०१७, क-२४, क तथा ३०, ख में] विशद विचार व्यक्त किये हैं जो मोलिक और शास्त्रीय आधार पर निर्धारित हैं। अप्रकाशित है।

प्रस्तुत ग्रंथ में भाष्य के अनुसार संद्तिप्तार्थ का संकेत कर प्रत्येक पाद की सूत्र संख्या अधिकरण संख्या अथच उस संख्या का अभिप्राय किमूलक है यह निर्शित किया है। अध्यायार्थ का पादार्थ के साथ और उन दोनों का सूत्रों के अधिकरणों की संख्या के साथ क्या सम्बन्ध है ? यह विपय एक मौलिक विचार है। इसमें अणुभाष्य की विचार पद्धति का स्वारस्य विदित होता है। यह कहा जा सकता है कि अणुभाष्य की शैली में यह एक वैज्ञानिक विमर्षप्रणाली है, जो बहुत कम विद्वानों ने अपनाई है। आचार्यचरण की यह प्रणाली सुबोधिनी सप्तार्थ विवेचन रूप में मिलती है। जहाँ प्रकरणों की, अध्यायों की और श्लोकों की संख्या का समन्वय प्रतिपाद्य विषय के साथ किया गया है।

#### ब्रह्मसूत्राधिकर्ग्-गग्ना:-

श्रीबालकृष्ण शास्त्रीजी की इस परिगणना से सूत्र श्रीर श्रिधकरणों का योग इस प्रकार विदित होता है:—

| 144/01 01                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | .,    |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| प्र० अ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १ पाद | ३१ सूत्र | १० अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २ पाद | ३२ सूत्र | ७ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३ पाद | ४३ सूत्र | १३ ऋधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४ पाद | २८ सूत्र | ८ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| द्वि० ଅ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १ पाद | ३७ सूत्र | १३ ऋधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २ पाद | ४४ सूत्र | ८ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३ पाद | ४३ सूत्र | १७ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४ पाद | २२ सूत्र | ६ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| तृ० ग्र०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | १ पाद | २७ सूत्र | ६ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २ पाद | ४१ सूत्र | ८ अधिकरणं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३ पाद | ६६ सूत्र | ३६ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४ पाद | ४२ सूत्र | १७ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| च० घ्र०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | १ पाद | १६ सूत्र | १४ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | २ पाद | २१ सूत्र | ११ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ३ पाद | १६ सूत्र | ६ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४ पाद | २२ सूत्र | ७ अधिकरण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १६    | XXX      | 0.38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| The second of th |       |          | The second secon |

अधिकरणों का संचिप्त अभिप्राय इस प्रकार है। (१) प्रव्याय समन्वयाध्याय है, इसमें 'सूर्व ब्रह्म" इस प्रकार का

शब्द ही प्रमाण है। अतः इसकी शब्द की प्रमाणिकता से सम्बन्ध होने से यह प्रमाणाध्याय माना जाता है।

प्राणिनीय व्याकरणानुसार शब्द की दशिवधता से १० अधिकरण हैं। अथवा नाम रूप शब्द लिंग भेद से त्रिविध है। प्राख्यात भी पुरुषभेद या कालिभेद से त्रिविध है। उपसर्ग और निपात यह दो, तथा वाक्य और महावाक्य रूप इस प्रकार शब्द १० विध माना गया है। तदर्थ शब्दसन्देह के निराकरणार्थ यहाँ १० अधिकरण हैं।

द्वि० पाद में आधिय रूप ब्रह्म का प्रतिपादन है, ब्रह्म आधार और जीव उसके आधिय है, जीव सप्त लोकस्थ हैं इस कारण अथवा द्विविध कर्मी, द्विविध ज्ञानी और त्रिविध भक्त इस प्रकार सप्त विधि जीवों के कारण से यहाँ ७ अधिकरण हैं।

तृ० पाद में आधार रूप से ब्रह्म का वर्णन है। १३ अधिकरणों में जड़ पुरस्पर सन्देह निराकरण है। जड़वर्ग त्रयोदश विध है। ४ भूत, ४ इन्द्रियाँ, १ मन, १ बुद्धि, १ प्रागा। अतः यहाँ १३ अधिकरण हैं।

च० पाद में जीव जड़ उभय पुरस्सर उसके धर्मी का अन्तर्यामी में भाव रूप सन्देह निराकरण है, त्रिविध गुण, प्रकृति, महत्तत्व, अहंकार, माया और पुरुष यह आठ हैं और तदर्थ यहाँ म अधि-करण हैं।

इस प्रकार प्रमाण संज्ञक, समन्वयाख्य प्रथमाध्याय के एकत्र ३८ ऋधिकरण होते हैं।

(२) द्वि० अध्याय में अविरोध द्वारा प्रमेय में अद्धा का हढीकरण किया गया है, अतः यह प्रमेयाध्याय-श्रद्धाध्याय है। प्रमेय के अतिरिक्त अन्यत्र अश्रद्धा का प्रतिपादन है।

प्रथम पाद में शब्द श्रोर श्रर्थ में स्मृति प्रमाण नहीं है। वेद के श्रानुगुएय से उसे स्वीकार किया जाता है, तद्र्थ १३ श्राधिकरण हैं शब्द पूर्वोक्त १० विध है श्रोर श्रर्थ जड़, जीव, ईश्वर रूप त्रिविध,इस प्रकार दोनों को मिला कर १३ होते हैं। यह १३ स्मृत्युक्त प्रमाण नहीं श्रतः स्मृति में श्रश्रद्धा श्रोर वेद में श्रद्धा का प्रतिपादन है।

द्वि० पाद में युक्ति भी अप्रमाणिक होने से अश्रद्धेय है, इसका प्रतिपादन है। न्याय के पञ्च अवयव, विविध हेत्वाभास, इस प्रकार आठ के कारण इसमें न अधिकरण हैं।

तृ० पाद में जड़, जीव, में अअद्धा और अन्तर्यामी का स्वरूप विश्वित है। इसमें १७ अधिकरण हैं। जड़ जीव में अअद्धा और अन्त- र्यामी में अद्धा। जड़ एकादश विध है। तीन गुण, अष्ट विध प्रकृति। आतमा द्विविध है-जीवात्मा परमात्मा। काल, कर्म, स्वभाव, अत्तर और पुरुषोत्तम का एक रूप इस प्रकार इसमें १७ अधिकरण हैं।

च० पाद में प्राण इन्द्रियादि अध्यातम स्वरूप का प्रतिपादन है, इसमें ६ अधिकरण हैं। अध्यातम नव विध है—प्राण, अपान, बुद्धि मन, पंच ज्ञानेन्द्रिय। इस प्रकार अध्यातम भी अश्रद्धेय है, अधिदेव श्रद्धे यहें।

इस प्रकार प्रमेय संज्ञक, वेद श्रद्धाभिध, श्रविरोधापर नामक द्वितीय अध्याय के ४७ श्रधिकरण होते हैं।

(३) तु० अध्याय साधनाध्याय है, जिसमें परम गति के लिये जीव के अनुष्ठेय कर्म, ज्ञान, भक्ति का प्रतिपादन किया गया है।

प्रविचारित में अधिकारित विषयक ६ अधिकरण हैं—ब्रह्म, चत्रिय वैश्य—वेदाधिकार रहित शुद्र के सिवा त्रिधा वर्ण का अथवा गृहस्थ व्यतिरिक्त त्रिधा आश्रमस्थ पुरुषों में प्रत्येक के अर्चिरादि और धूमादि मार्ग के भेद से ६ अधिकरण हैं।

द्विः पाद में कर्म रूप साधन का कथन है, जिसमें म अधिकरण हैं। वैदिक और स्मार्त कर्म प्रत्येक नित्य नैमित्तिक काम्य भेद रूप त्रिविधता के कारण ६ प्रकार का है, और योग तथा तन्त्रोक्त यह द्विविध और मिलाने पर आठ प्रकार का होता है। अतः कर्म के प्रकार भेद के कारण यहाँ म अधिकरण हैं।

तृ० पाद में ज्ञान रूप साधन का कथन है। इसमें सबसे अधिक ३६ अधिकरण हैं।

ज्ञान के अठारह साधन हैं जो गीता में "अमानित्वमद्मित्व आदि से लेकर अरितर्जन—संसदि" इत्यन्त कहे गये हैं। यह अष्टा-विध ज्ञान प्रत्येक अध्यात्मज्ञान और तत्वज्ञान रूप से द्विविध होने के कारण ३६ प्रकार का होता है। अध्यात्म ज्ञान उपनिपद् से अविकद्ध सांख्य योग द्वारा तथाच तत्वज्ञान उपनिपदों से प्राप्त होता है, एतद्ध ३६ अधिकरण हैं—इसी को शास्त्रों में "वद्नित तत्तत्व विद्स्तत्वं यज्ज्ञानमव्ययं" इस रूप में तत्वज्ञान अथच "तरित शोकमात्मविद्" इत्यादि रूप में आत्मज्ञान रूप है। च० पाद में भिक्त रूप साधन का उल्लेख है। जिसके १७ अधि-करण हैं। भिक्त मर्यादा और पृष्टि भेद द्विविध होने पर अवान्तर भेद से प्रत्येक नव विधा होने से अटारह प्रकार की होनी चाहिये, पर मर्यादा में सख्य का और पृष्टि में दास्य का अभाव माना जाता है अतः १६ प्रकार की होती है। एक निर्गुण भिक्त को मिलाने पर १७ भेद होते हैं अतः यहाँ १७ अधिकरण हैं।

इस प्रकार साधनापर नामक कर्म ज्ञान भक्ति निरूपक तृतीत अध्याय में एकत्र ६७ अधिकरण होते हैं।

(४) च० अध्याय फलाध्याय है। पुरुषार्थ द्वय रूप में दुःखाभाव और सुख रूप में अंगीकार किया जाता है। दुःखाभाव रूप पुरुषार्थ कर्म और ज्ञान से अधिगत होता है, सुख भक्ति से।

प्र० पाद में १४ श्रिधिकरण हैं। जिसमें चतुर्दश विध दु.खाभाव का कथन है। १० इन्द्रियाँ श्रीर मन, बुद्धि चित्त, श्रहंकार इस चतुर्विध श्रम्तःकरण, एकत्र १४ प्रकार के दुःख की विनिवृत्ति कर्म के द्वारा सत्व प्रादुर्भाव से होती है तद्थे १४ श्रिधिकरण हैं। श्रथवा पंच महाभूत पंच इन्द्रिय श्रीर चतुर्विध श्रम्तःकरण इनके एकत्रित चतुर्दश विध दुःख की निवृत्ति इसमें वर्णित है।

दि ८ पाद में ११ ऋधिकरण हैं। ऋतमा एकादश इन्द्रिय प्राह्य होने के कारण उसको उनके संसर्ग से एकादश विध दुःख की संभावना रहती है जिसकी निवृत्ति ऋत्मज्ञान साधन से होती है, ऋोर यह स्थिति उनके संसर्गाभाव से प्राप्त होती है। तदर्थ ११ ऋधिकरण हैं। ऋतमा को इसी ऋस्पृष्टता के लिये मांडूक्योपनिषद् में 'ऋदृष्टमव्य-वहार्यमप्राह्य' ऋदि १२ विशेषणों से स्मरण किया गया है। इस प्रकार ऋति में दो पादों से कर्म ज्ञान के भेद से दुःखाभाव का समर्थन किया गया है।

तृ० पाद में सुखात्मक फल, भक्ति से अधिगत होता है तदर्थ • ६ अधिकरण हैं, ब्रह्म इन्द्रियादि से परे षष्ठ है। जैसा कि "इन्द्रियेभ्यः परं मनो मनसः सत्वं" में कहा गया है। इनिलये उन-उन करणों से विल्वण षड् विध करणों का सुख उसे अधिगत होता है, जैसा कि 'सर्वकामः सर्वगन्धः सर्वरसः' आदि के द्वारा कहा जाता है। च० पाद में ७ अधिकरण हैं—भगवान षड्गुण सहित षड्विध धर्म स्वरूप और धर्मी पुरुषोत्तम रूप से आनन्द नय होकर सप्त रूप हैं, अतः भगवद्रपात्मक आनन्द-सुख-फल रूप में भक्ति से प्राप्त होता है। अतः यहाँ ७ अधिकरणों का होना संगत है।

इस प्रकार ऋन्तिम पाद द्वय से आत्मानन्द ब्रह्मानन्दात्मक सुख का फल रूप में निरूपण किया गया है।

और इस प्रकार फलनामक चतुर्थाध्याय के एकत्र ३८ अधिकरण होते हैं।

इस दृष्टि से व्यास सूत्रों के अधिकरण संख्या का विचार करने पर यह निर्विवाद सिद्ध होता है कि श्रीवल्लभाचार्य की भाष्य परंपरा में जो अधिकरण विभाग निर्धारित किया गया है वह कितना युक्ति-संगत और वैज्ञानिक है, और इसे श्रद्ध य श्रीवालकृष्ण शास्त्रींजी ने प्रकट किया है। अन्य किसी सिद्धान्तवादी ने ऐसा विवेचन प्रस्तुत नहीं किया है।

व्याससृत्रों की संख्या के सम्बन्ध में प्रारंभ से मतभेद चला आता है। अनेक आचार्य अपने अपने अभिप्रायानुसार योग विभाग के द्वारा उन्हें पृथक और संयुक्त मानते चले आए हैं—प्रो० गोविंदलाल भट्ट ने गुजराती अगुभाष्य की भूमिका में इसका निर्देश किया है। जो इस प्रकार है—-

| •                    |              |
|----------------------|--------------|
| नाम                  | सूत्र संख्या |
| श्री शङ्कराचार्य     | 444          |
| श्री भास्कराचार्य    | पूरु७        |
| श्री रामानुजाचार्य   | 484          |
| श्री निम्बार्काचार्य | <b>48E</b>   |
| श्री मध्वाचार्य      | ५६२          |
| श्री कंउाचार्य       | 484          |
| श्री वल्लभाचार्य     | पूप्         |
| श्री विज्ञानभिद्यु   | ५५६          |
| श्रीवलदेव            | 44 ह         |
|                      | •            |

प्रत्येक भाष्यकार की विभिन्न परंपरा होने के कारण ऐसा मानना

स्वाभाविक है। इसी प्रकार पाठ भेद का समाधान भी किया जा सकता है और इसी कारण अधिकरणों में भी संकोच विस्तार दीखता है।

श्रीवल्लभाचार्य के सिद्धांत के अनुसार व्याससूत्र अथवा अगु-भाष्य पर व्याख्या करने वालों में सूत्र संख्या में १, २ का ही अन्तर आता है, कोई ४४४ मानते हैं तो कोई ४४४। अधिकरणों की संख्या में भी यही बात है, कुछ विवरणकार १६२ और कुछ १६३ मानते हैं। प्रदीपकार १४६ अधिकरण स्वीकार करते हैं। इसके साथ यह तो निर्विवाद है कि न तो वल्लभाचार्य के मतानुवर्तियों ने और न अन्य मतानुवर्तियों ने व्याससूत्रों में से प्रचित्र माना है।

जैसा कि वैदिक साहित्य प्रकरण में कहा गया है वेद के दो कांड हैं—१ पूर्वकाण्ड जिसमें यज्ञ का प्रतिपादन है, २ उत्तरकाण्ड जिसमें ब्रह्म का प्रतिपादन है, इन्हें कर्मकाण्ड और ज्ञानकाण्ड भी कहा जाता है। इस धर्म कर्म रूप यज्ञात्मक पूर्व काण्ड का विचार महर्षि जैमिनि ने श्रपनी पूर्व मीमांसा में श्रीर ब्रह्मज्ञान रूप उत्तरकाण्ड का विचार महर्षि व्यास ने उत्तर मीमांसा में किया है। एतावता ब्रह्मसूत्र ब्रह्म के स्वरूप, लक्षण प्रतिपादक श्रुतियों के श्रर्थावबोध के लिये निर्मित हुए हैं यह सिद्ध होता है।

भारत मार्तण्ड श्रीगट्ट, लाल जी ब्रह्मसूत्रों की प्रामाणिकता के सम्बन्ध में कहते हैं---

'स्त्रेष्य्भयस्त्पत्वं वाक्यशेषत्वमुच्यते'''' १५.
वेदस्य दुर्केयार्थत्व।च्छास्त्रं सन्देह वारकम् ।
व्यासेनाविष्कृतं सूत्रमयं बद्धा निरूपकम्''' १६ ।
तच्छिष्यो जैमिनिरिप वेदैर्धर्मं व्यचारयत् ।
एवं कृत्स्नोपि वेदार्थो मीमांसातोवसीयते'''' १७ ।
व्यासो निग्गितवान् बद्धा स्वरूपं साधनं फलं ।
श्रुतितः स्पृतितः शास्त्रे न्यषेधत्तदसम्मतम्'''' १८ ।
प्रामाग्धमिति गीतासु तस्य भागवतेपि च';' १६ (वेदान्त चि०२)

## च्याससूत्रों पर शु० सां० साहित्य—

व्यास सूत्रों पर शुद्धाद्वेत सिद्धान्त की दृष्टि से निम्न लिखित प्रन्थों का प्रणयन हुआ है। इसका प्रारम्भ इसके संस्थापक श्रीवल्लभाचार्य के द्वारा होता है। श्राचार्य ने प्रस्थान चतुष्टय में से ब्रह्मसूत्र श्रीर भागवत इन दो पर ही विवरण लिखे हैं, शास्त्रार्थ प्रकरण में प्रमाण चतुष्टय का प्रासंगिक कथन करत हुए उन्होंने कहा है:—"श्रुतिसूत्राण्येका कोटि:, गीता भागवतं चेत्यपरा" अर्थात् इस सिद्धान्त में वेद और व्यास प्रणीत उत्तर मीमांसान्तर्गत सूत्रों की गणना एक कोटि, और श्रीकृष्णवाक्य (गीता) तथा भागवत की समाधिभाषा यह दूसरी कोटि है। प्रमाण चतुष्ट्य को जहाँ एक दृष्टि में हम युगल रूप में रखते हुए भगवदुपदिष्ट श्रीर गुरूपदिष्ट इन दो श्रेणियों में विभाजित कर सकते हैं, वहाँ ब्रह्म के परोच्न प्रतिपादन ख्रौर प्रत्यच्न प्रतिपादन रूप अन्य दृष्टिकोगा का भी उसमें समावेश कर सकते हैं। भगवदुपिए रूप में हम वेद और गीता को गिन लेते हैं तो गुरूपदिष्ट रूप में हम व्याससूत्र और भागवत को। इधर परोक्त ब्रह्म प्रतिपादन में जहाँ वेदों का माक्तात् मम्बन्ध है वहाँ व्याससूत्र भी इसी प्रकार के हैं। प्रत्यत्त ब्रश्च प्रतिपाइन में जहाँ श्रोकृष्णवाक्यों की प्रधानता है वहाँ श्री भागवत भी इसी प्रकार से परिगणित होती है। अतः आचार्य का यह कथन कि - श्रुति सूत्र एक कोटि के हैं परोत्त ब्रह्म प्रतिपादन के रूप में बहुत ठीक है, यद्यपि प्रमाण चतुष्ट्य की गण्ना में गीता के बाद व्यास सूत्रों का क्रम त्राता है।

श्राचार्य के इस कथन का टिप्पणीकार श्रीर श्रावरण भंगकार ने शब्दान्तर से इसी अभिप्राय में प्रतिपादन किया है। टिप्पणीकार कहते हैं कि श्रुत्यर्थ को लेकर सूत्रों का निर्माण होने से इन दोनों की एक कोटि श्रीर गीतार्थ को लेकर भागवत का निर्माण होने से उन दोनों की एक कोटि स्वीकृत की गई है। आवरणभंगकार धर्म-धर्मि-निरूपण भेर को लंकर ऐसी कोटि रखने का रहस्य बतलाते हैं। वे कहते हैं कि वेद श्रीर ब्रह्म सूत्रों में धर्म रूप से श्रीर गीता तथा भागवत में धर्मी रूप से परमात्मा का प्रतिपादन किया गया है, अतः इन दो की अलग अलग कोटि है।" इन दोनों के कथनातिरिक्त मेरी यह दृष्टि भी है कि भगवदुपिष्ट छोर गुरूपिष्ट इन दो भावों से भी ऐसा विभाग किया

जा सकता है। अस्तु

तात्पर्य यह कि-प्रमाण चतुष्टय में उत्तरोत्तर पूर्वपूर्व मन्देहवारकता होने से ब्रह्मसूत्र भगवद्वाक्यों के सन्देहापकरण के लिये महत्वपूर्ण उपकरण हैं, यद्यपि वे श्रुतिगत सन्दिग्ध स्थलों का स्पष्टी करण भी उतने ही रूप में करते हैं।

व्याससूत्र—[उत्तर मीमांसा] पर वर्गीकरण रूप में निम्नलिखित शु॰ सा॰ साहित्य का निर्माण हुआ है—

- १. वृहद्भाष्यम् श्रीवल्लभाचार्य द्वारा प्रणीत व्याससूत्रों पर संस्कृत में यह भाष्य आंशिक रूप में उपलब्ध होता है. जो अप्रकाशित और सर० भं० कांकरोली में शु० बं० ४४, २४ पर विद्यमान है । यह प्रन्थ पूर्ण नहीं है और इसकी अन्य प्रति कहाँ है, पता नहीं लगा। प्रस्तुत प्रति नि० गो० श्रीबालकृष्ण लालजी महाराज के समय कहीं से लिखाई गई थी जैसा कि उपरी पत्र में लिखा है। वर्तमान प्रति में बृहद् भाष्य का निम्न लिखित अंश है—
- (१) प्रथम पत्र से लेकर ७ पत्र पर्यन्त जिसमें प्र० ऋ० के प्र० पादीय प्रथम सूत्र से भाष्य का प्रारम्भ होता है छोर जो उसी सूत्र के कुछ छंश तक है। ऋगुभाष्य से मिलान करने पर विदित होता है कि ऋगुभाष्य में जहाँ 'तथाहि न तावद् धर्मविचारानन्तर्यम्, विपर्यय संभवात्" यह पंक्ति है, वहाँ तक इस भाष्य का छंश मिलता है।
- (२) ततीय अध्याय के प्रथम पादीय प्रारंभिक सूत्र से द्वि० पाद के बारहवें सूत्र तक कुछ अंश में हैं। २७ वे पत्र पर प्रतिलिपि समाप्त है, अन्त की कोई पुष्पिका नहीं मिलती। तृतीयाध्याय के प्रथम पाद-समाप्ति की पुष्पिका इस प्रकार लिखी है--

'इतिश्रीमत्कृष्ण द्वैगायन-मतवर्ति श्रीवल्लभाचार्य-विरचिते ब्रह्म-सूत्र श्रीमद्भाष्ये तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः'। (पत्र १३)

इससे ऐसा माना जा सकता है कि प्रारंभिक स्थिति में इसी भाष्य की रचना हुई थी खोर बाद में "अणुभाष्य" के नाम से उसका संनित्नीकरण किया गया, जैसा कि खागे उद्धरण दिया जायगा। यह निर्विवाद है कि "अणुभाष्य" की खपेचा यह भाष्य विस्तृत है।

इस भाष्य का वर्ण्य विषय "अगुभाष्य" के परिचय में दिया जायगा, क्योंकि यह अपूर्ण है और इसकी तथा अगुभाष्य की प्रतिपाद्य विषय-१ ली और सिद्धान्त एक ही है।

## वृहद्भाष्य और अगुभाष्य—

प्रस्तुत "बृहद् भाष्य" श्रीर "श्रमाध्य में कितना साम्य श्रीर विस्तार है यह दोनों के उद्धरण से विदित हो जायगा जो विस्तृत रूप में है

#### वृहद्भाष्य का उद्धरश्।

श्रथात्र विचार्यते, वेदान्तानां विचार श्रारम्भणीयो न वेति। ननु श्रयुक्तोयं विषयोपन्यासः, श्रसौत्रत्वात्. किंतत् ? ब्रह्म-जिज्ञासा कार्या न वा, ष्रह्म जिज्ञास्यं न वेति युक्तमितिचेद् उच्यते। यदि तथैवोपन्यस्येत तर्हि तपः कुतो नोपदिष्टम् ? तपसा। ब्रह्म विज्ञासि इति श्रुतेः वेदान्त-वाक्यानि किमिति विचार्यन्ते ? इति माशंकीषत श्रथैवमुपन्यासेस्याधीतवेदवेदार्थ निश्चयं प्रति वेदान्त-विज्ञानं हेतुः वेदान्त-विज्ञानसुनिश्चितार्था इति श्रुते तस्य च विचारसाध्यत्वात् शंकानुद्याद्युक्तः।

श्रथवा कृष्णद्वेपायन-प्रवृतिहेतु बोधनार्थः सच सर्वेषां श्रेयोर्थं प्रवृत्तः, 'एवं प्रवृत्तस्य सदा भूतानां श्रेयित द्विजा' इति जिज्ञासितमधीतं च ब्रह्म यद्यत्सनातनं इति देवर्षिणा ब्रह्म-विचारांत प्रयत्नस्या कृतार्थत्वं बोधितम्, तत्र च वेदार्थं निश्चयो वेदान्तविचारं बिना न भविष्यतीति सूचितम्। श्रय्ने वेदान्तवाक्ये रेव ब्रह्म विचारितम्। ब्रह्मं सर्ववेदार्थं इति वद्यमाणसूत्रेपु निरूपणीयत्वाच्च। श्रतो विचारः श्रावश्यकः न चासौत्रत्वं दोषः शेषपष्ट्यन्तब्रह्म-पदात् परिहरिष्यते।

श्रथोच्यते । ब्रह्मविचारान्तेकृतेरकृतार्थत्ववोधने विचार-नैष्फल्यं इति श्रत्र प्रतिविधास्यामः । श्रीभागवतानुसार-व्याख्याने तथात्वा भावात्सार्थकः । करुणार्णवो भगवान वादरायणो मामबोधि 'श्रीभाग-वतानुसारेण सूत्राणि व्याख्याहीति'। श्रतोत्र तदनुमारि व्याख्यास्यते [ ""वृ० भा० पत्र १ ]

त्रणुभाष्य का उद्धरण्—इदमत्र विचार्यते वेदान्तानां विचार त्रारम्भणीयो न वेति । किंतावत् प्राप्तं 'नारंभणीय इति' कुतः ?'सांगोध्येयः स्तथा क्रयो । वेदः 'शब्दाश्च बोधकाः' निःसन्दिरधं तदर्थाश्च लोकवद् व्याकृतेः स्फुटाः ''त्रर्थज्ञानांर्थ विचार त्रारम्भणीयः' तस्यं च ब्रह्मरूपत्वात् तज्ज्ञाने पुरुषार्थो भवतीति न मन्तव्यम् । विचारं विनापि वेदादेव साङ्गादर्थ प्रतीतेः' नचार्थ-ज्ञानमविहितं अविचारिताश्च शब्दा नार्थं प्रत्याययन्ति इति वाच्यम्, ज्ञेयश्चेति विधानात्'''[ प्रारंभिक अंश ]

#### कुछ मध्य का अंश ...

वृहद् भाष्य का उद्धर्ण—कृतात्यये नुशयनादिति "[तृ० श्र० पाद न ] प्रथमाहुतिः सफला विचारिता । द्वितीयां विचारियतु मधिकर-णारम्भः । सोमस्य पर्जन्यहोमे वृष्टित्विमिति । सोमानन्तरं वृष्टिभावे रूपरसा. दीनां हीनतया प्रतीयमानत्वात् । यागस्यावान्तरफलं तत्र उक्तम् इति सोमं राजानं जुह्वति, तस्याहुतेव र्षं संभवति इति श्रुत्या न निश्चितम् । तत्र संशयः' किं सर्वमेवान्तरफलं तत्र भुंक्ते श्राहोस्विदनुशयवान् वृष्टिर्भवतीति । श्रानुशयो नाम शेषः श्रानु पश्चात् शेते भोगानन्तरं तिष्ठतीति योगात् " 'एतद्विचारप्रयोजनं तु सद्वासनयाप्रिमजन्मिन मदाचार ग्रकस्य स्यादिति ।' ["वृ० भा० पत्र ७ तृ० श्र०]

त्रशुभाष्य का उद्धर्श—कृतात्ययेऽनुशयवान् 'इति सूत्र' प्रथमाहुतिः सफला विचारता, द्विंतीयां विचारयितुमधिकरणारंभः । सोमस्य पर्जन्य होमे वृष्टित्वमिति । सोमाद् वृष्टिभावे रूपरसादीनां हीनतथा प्रतीयमानत्वात् यागस्यावान्तरफलं तत्र भुंको इति निश्चितम् । तत्र संश्वयः किम् सर्वमेवान्तरफलं तत्र भुंकते ? त्र्याहोस्विदनुशयवान् वृष्टिर्भवतीति । सद्वासनयाप्रिमजन्मिन सदाचार युक्त एव स्यादितिः

[ प्रकाशित अगु० त० अ० प्र० पाद = सूत्र ]

इत्यादिक उद्धरणों से जहां दोनों के साम्य में एककत प्रतीत होता है वहां विस्तार और संचिप्त लेखन का भी परिचय मिलता है। अतः यह निःसन्दिग्ध है कि दोनों में बृहत्व और लघुत्व का ही भेद है।

एक बात यह भी विचारणीय है कि-श्राचार्यकृत यह 'बृहद् भाष्य" न तो इतना प्रसिद्ध ही हुश्रा है। श्रोर न श्रधिक प्रतियों के रूप में उपलब्ध ही है ? समाधान रूपमें किन्हीं लोगों का कथन है कि-श्रीवल्लभा-चार्य के श्रनन्तर उनके ज्येष्ठ पुत्र श्री गोपीनाथजों की पत्नी प्रहकलह के कारण श्रीविट्ठलनाथजी की श्रल्पवयस्कता में दिच्चण देश चली गई श्रोर जो भी साहित्य मिला वे श्रपने साथ ले गई, जिसके परिणाम में वयस्य होने पर श्रीविट्ठलनाथजी को पुनः श्राचार्यों का साहित्य बड़ी कठिनता से संचित करना पड़ा, और इसी अव्यवस्था में इस भाष्य का अथ च सुबोधिनी का बहुत सा अंश अप्राप्य हो गया। अस्तु—

यह एक समस्या है। इधर स्वाध्याय करने पर और वृहद्भाष्य का परिचय लिखने पर विदित हुआ कि इसमें एक और भी आश्चर्य है:-

# वृहद्भाष्य और प्रकाश--

जैसा कि आगे परिचय दिया जायगा, श्रीपुरुषोत्तमजी ने अगु-भाष्य पर 'प्रकाश' नामक विवरण लिखा है, जो भाष्य के गंभीर अर्थ को समर्थं ढंग से प्रकाशित करता है। इसी प्रकाश टीका पर श्रीगोपेश्वर जी ने 'प्रकाश-रिम' नामक टीका लिखी है, जो प्रकाशित हो चुकी हैं। यह एक अध्ययनात्मक अन्वेषण है कि-श्रीवल्लभाचार्यकृत 'वृहद् भाष्य' और श्रीपुरुषोत्तमजी कृत 'अग्राभाष्य-प्रकाश' टीका एक ही है। प्रकाश की रचना के समय वृहद्भाष्य का सम्मुख होना अत्यधिक सत्य है। कारण कि श्रीपुरुषोत्तमजी ने स्वकीय पांडित्य के कारण बृहद्भाष्य की वाक्यावली को श्रीर भी अधिक विस्तृत किया है, प्रमाणवाक्यों को पूर्ण रूप में लिखा है, विभक्ति-विपरिणाम श्रोर क्रियाओं का प्रयोगान्तर किया है। अन्यथा बृहद् भाष्य और प्रकाश की शब्दावली, भाव शैली और साम्य में कोई ऐसा अन्तर नहीं विदित होता जो दोनों स्वतन्त्र सिद्ध हो सके ? यह तो निश्चित् है कि 'वृहद्भाष्य के नाम से मिलने वाला पन्थ पुरुपोत्तमजी कृत 'प्रकाश' प्रनथ नहीं है, क्योंकि जहाँ पुरुवोत्तमजीकृत प्रकाश में अगुभाष्य की प्रतीक हैं वह वृहद्भाष्य में नहीं और वृहद्भाष्य और अगुभाष्य की वर्णन शैली में गौरव लाघव के सिवा कोई अन्तर नहीं।

जैसा कि कहा जारहा है:—श्रीवल्लभाचार्य कृत 'वृहद्भाष्य' का वाक्यविन्यास ही 'प्रकाश' नामक व्याख्यान है, श्रीर यह कथन निमूल नहीं है, सप्रमाण है:—

प्रथम प्रकाशित:—'अथात्र विचार्यतेवेदान्तानां विचार आरंभणीयो न वेति' इस आभास पर पुरुषोत्तमजी का प्रकाश इस प्रकार है जो बृहद्भाष्य का साधारण रूपान्तर है"

वेदान्तानामित्यादि—नन्वत्रायं विषयाद्युपन्यासो न युकतः

श्रसौत्रत्वात्, किंतु बद्ध-जिज्ञासा कार्या न वा बद्ध जिज्ञास्यं न वा, इत्येवं सूत्रानुसरणात् युक्त इति चेत् ? न तथोपन्यासे तपसा बद्धा विजिज्ञासस्य इति श्रुत्या तपस एवोपदेशात् तिद्दिहाय व्यासपादेः किमिति वेदान्तवाक्या नि विचार्यन्ते, तपः कुतो नोपदिश्यते ? इत्याशंका स्यात् । श्रुतिविरुद्धत्वं च भायात् 'एवमुपन्यासे त्वधीतवेदस्य' वेदान्तिविज्ञानसुनिश्चितार्थाः' इति श्रुतिस्फुरणात् श्रस्यां च श्रुतौ श्रर्थनिश्चयं प्रति वेदान्त विज्ञानस्य हेतुता कथनात् तस्य च विचारसाध्यत्वात् तत्स्कृत्याशंकानुद्याद युक्त इतिः । तथाहि प्रथम स्कन्धे चतुर्थाध्याये 'द्वापरे समनुप्राप्ते इत्यारम्य एवं प्रवृत्तस्य सदा भूतानां श्रेयित द्विजाः 'इत्यन्तेन सर्वेषां श्रेयोर्थप्रवृत्ति वर्यासचरणानामुक्ता [इत्यादि प्रकाशित 'प्रकाश' प्र० प्र० पाद १ सूत्र]

कुछ मध्य में वृहद्भाष्य और प्रकाश का साम्य''' बृहद्भाष्य "[ तृ० अ० प्र० पाद १ सूत्र'''पत्र १'' ]

ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति परिप्राप्ति—साधना—भूतज्ञानस्या— परोक्तस्यापेक्तत्वेन तस्य च शुद्धधधोनत्वेन जन्मना कर्मणा शुद्धे साधन सिहते पुरुषे विद्यां जनयन्ति मर्यादायाम्। उत केवल साधनशून्ये वरण-मात्रविषये पुष्टभक्ते जनयंति, इति । यथायोगे, 'जन्मकर्मावदातत्वामावे-ऽपि केवलमनःशोधके पुंसि जनयन्ति ।

[ वृ० भा० पत्र १ तृ० अ० ]

इसी सूत्र पर प्रकाशित पुरुषोत्तमजी कृत प्रकाश""

'स साधन इत्यादि ब्रह्म विदाप्नोति परमिति परप्राप्तिसाधनतया यज्ज्ञानमुक्तं तद्रारोत्तमेव विविद्यात्तम् अतो हेतोः जन्मना कर्मणा शुचौ विचारक्ष्प साधन सहिते पुरुषे विद्यां जनयन्ति, वा अथवा केवले जन्मकर्मावदाततत्वामावेऽपि वरणमात्रविषये। 'तत्र दृष्टान्तः यथा योगे। अतो निर्विषयं नित्यं मनः कार्यं मुमुद्धणा इति श्रुतेर्जनमादि शुद्धि-राहित्येपि केवले वरणविषये मनः शोधनपरे च पुरुषे जनयन्ति, ''दित्यादि प्रकाशित प्रकाश ]

इन उद्धरणों से यदि स्पष्ट पूछा जाय कि श्रोवल्लभाचार्य कृत 'वृहद् भाष्य कहाँ गया ? तो कहा जा सकता है कि वह श्रीपुरुपोत्तमजी के प्रकाश में अन्तर्लीन हो गया है। यद्यपि यह कथन कटु लगेगा पर है सत्य। सौम्य रूप में यह कहा जा सकता है कि श्रीवल्लभाचार्य कृत बृहद् भाष्य नष्ट नहीं हुआ है, वह प्रकाश के स्नन्तर्गत सुरिवत है। उसके स्वतन्त्रतया विलुप्त हो जाने से भी कोई महती हानि नहीं है। वह सम्पूर्ण उपलब्ध भी होता तो स्रगुभाष्य स्रोर उसके प्रकाश साहचर्य से वह गतार्थक ही सिद्ध होता।

इससे यह निर्विवाद हो जाता है कि आचार्य ने 'बृहद् भाष्य' का प्रणयन अवश्य किया था और वह सम्प्रति यिक चित्र रूप में ही नहीं 'प्रकाश' में समवेत रूप से संप्राप्त है!

प्रो॰ जेठालाल गोवर्छन शाह एम० ए० ने जिन्होंने अगुभाष्य का गुजराती अनुवाद किया है, भूमिका में वृहद्भाष्य के रचियता के सम्बन्ध में प्रकाश डाला है, उन्होंने तिद्ध किया है कि "वृहद् भाष्य' नामक किसी भाष्य की रचना श्रीवल्लभाचार्य ने नहीं की। उन्होंने तो जैसा कि – प्रसिद्ध है 'अगुभाष्य' का उतना ही अंश बनाया है जो विदित है। वृहद्भाष्य नाम से जो अंश मिलता है वह श्रीपुरुषोत्तमजी के गुरु श्रीकृष्णचन्द्रजी का निर्मित है"। इसके प्रमाण में, प्रो० शाह गुणोपसंहार पाद [तृ० अ० तृ० पाद] के उस अंश को उपस्थित करते हैं जो रिम के साथ प्रकाशित हुआ है। और पुरुपोत्तमजी के प्रकाश में जैसा का तैसा मिलता है। इस अंश पर तेलीवालाने जो नोट दिया है, उसमें यह श्रीकृष्णचन्द्र की कृति बताई जाती है।

पर मित्रवर 'शाह' यह भूल जाते हैं कि मूल प्रन्थ और उसके टीका प्रन्थ में अन्तर होता है, मूल प्रन्थ में आमास 'प्रतीक नहीं होती और टीका में वे स्थान-स्थान पर रहती है। विद्याविभाग कांकरोली में विद्यमान बृहद् भाष्य के लेख में कहीं भी प्रतीक नहीं है, और इसके विपरीत श्रीकृष्णचन्द्र जी के उस लेख में वे स्थान-स्थान पर विद्यमान हैं। जो आगुभाष्य और वृहद्भाष्य दोनों की ही है। श्रीशाह को इसके विपरीत तो यह कहने का मोकर्य होना चाहिये था कि 'बृहद्भाष्य' और कुछ नहीं श्रीपुरुषोत्तम जी के निर्मित प्रकाश का ही विशाल हप है अत्रण्य यह उन्हीं का है।

मेरा तो कथन है कि 'वृहद्भाष्य' वृहद् भाष्य है ऋौर वह श्रीवल्लभाचार्य कृत है, न तो वह श्रीकृष्णचन्द्र कृत है न श्रीपुरुषोत्तमजी कृत। दोनों ने ही बृहद् भाष्य को रूपान्तरित किया है, वह व्यापक रूप में 'प्रकाश' में मिलता है छोर तथाकथित श्रीकृष्णचन्द्र कृत उस छंश में भी जो 'गुणोपसंहार भाष्य-विवरण' नाम से संज्ञित किया गया है ''इसके प्रमाण में श्रानेक स्थलों पर प्रकाश छोर बृहद्भाष्य के छंशों का सम्वाद किया जा सकता है, जैसा कि कुछ उद्धरणों से प्रकट हुआ है। 'बृहद्भाष्य' के मध्य प्रचलित अगुभाष्य की प्रतीकें देकर छोर उसमें थोड़ा सा शाब्दिक रूपान्तर कर उसे 'प्रकाश' का नाम दिया गया है। 'प्रकाश' नामक कोई व्याख्या पुरुपोत्तमजी ने निर्मित नहीं की ऐसा मेरा कथन नहीं है, उन्होंने उसे बनाया है पर जहाँ भी हो सका है। उन्होंने 'बृहद्भाष्य' के छंशों को 'प्रकाश' के सांचे में ढाल लिया है।

#### व्याससूत्रभाष्य का नामकरशा

श्रीवल्लभाचार्य ने व्यासप्रणीत सूत्रों पर जा भाष्य रचा है, उसके नामकरण के सम्बन्ध में भी विद्वद्वर्ग में विचार-वैचित्र्य चलता है। यद्यपि भाष्य की पुष्पिका में "इतिश्री वेद्व्यास-मतवर्ति श्रीवल्लभा-चार्य विरचिते श्रीब्रह्मसूत्राणुभाष्य" ऐसा लेख भिलता है, तथापि इसका यह वास्तविक नाम है या नहीं ? यह शंका होती है।

ऐसा कहा जाता है कि-आचार्य ने जिस प्रकार भागवत के लिये दी टीकाओं की रचना की एक 'सूद्रम टीका' 'दूसरी 'सुबोधिनी' नामक बड़ी टीका, इसी प्रकार उन्होंने दो भाष्य भी रचे थे। १. अगुभाष्य, २. वृहद् भाष्य।

यहाँ विशेषणतया 'अणु' और 'बृहद्' दोनों शब्द सापेच हैं, और इनके लिये पूर्वापर का क्रम निर्धार करना सर्वसंसत नहीं हो सकता। यदि दो में से किसी एक को प्राथिमक रचना मानी जाय तो रचना के समय यह तो मानना हो पड़ेगा कि अन्थकर्ता के मानसिक चेत्र में रचनाद्वय का बीज विद्यमान था, पर यह एक क्लिप्ट कल्पना जैसी बात है।

इसके विपरीत यह अधिक संभव है कि-किसी ई अन्थकार ने कोई ग्रंथ प्रारंभ किया हो ? विस्तृत हो जाने के कारण समयाभाव से उसकी पूर्ति होत न देख उसने उसे रूपान्तर में संचिप्त कर दिया हो, और ऐसी अवस्था में प्रथम रचित अपूर्ण अन्थ—की अपेचा संचिप्त अन्थ की पूर्ति हो गई और आगे चलकर वह स्वतः 'अणु' या 'सूच्म' नाम-धारी बन गया हो।

जैमा कि आचार-चिरत्र से प्रकट हैं। उन्हें प्रन्थरचना का पर्याप्त समय नहीं मिला, वे पर्यटन, प्रचार और साम्प्रशायिक प्रतिष्ठान में अधिक व्यस्त रहे। एकत्र निश्चित स्थिति के अभाव में वे सम्पूर्ण भागवत का व्याख्यान भी पूरा न कर सके, वह अधूरा ही रह गया। संभव है इसी कम में वे तत्वसूत्रों पर जिस रूप से भाष्य लिख रहे थे, लिख न सके और उसे उन्हें संचित्र करना पड़ा। दो प्रन्थों के सम्बन्ध में जो एक ही विषय को लेकर रचे गये हों? ऐपी परिस्थिति में स्वभावतः उनके परिचय के लिये किन्हीं विश्लेषक विशेषणों की आवश्यकता होती है और ऐसी अवस्था उन्हें 'वृहद्' या 'अणु' नाम से सम्बोधित किया जा सकता है।

'वृहद्-भाष्य' के परिचय में अगुभाष्य के अंश को उद्धृत करते हुए बताया गया है कि अगुभाष्य उसका संचिप्तीकरण है । जैसा — िक प्रायः होता है किसी लेख में से अधिक विस्तृत अंश निकाल दिया जा कर संचिप्त बना दिया जाता है । यही पद्धित अगुभाष्य के लिये अपनाई गई है और एक ही प्रत्य के १ बृहद् र आगु दो संस्करण हो गये हैं। यद्यपि सूचम को वृहद् बनाने के लिये भी ऐसा हो सकता है तथापि इसकी बहुत कम संभावना है।

इस ऊहापोह से मैं यह कहने को बाध्य हूँ कि: "श्रीवल्लभाचार्य ने व्याससूत्रों पर जो भाष्य रचा था उसका नाम 'तत्वसूत्र भाष्य' था। जैसा कि सर्वप्रथम श्रीविट्ठलेश्वर प्रभुचरण ने सर्वोत्तम स्तोत्र में 'तत्वसूत्रभाष्य' 'प्रदर्शकः' रूप में आचार्य का नाम स्मरण किया है। जैसा कि आचार्य कृत पूर्व सीमांसा-भाष्य को पूर्ति समयाभाव से न हो सकी, उपक्रान्त विस्तृत तत्वसूत्रभाष्य को भी सम्पूर्ति न हो सकी और उन्होंने उसे संनित्त कर दिया, यह प्रन्थ दो रूप में विख्यात हो गयाः— १ वृहद्भाष्य २ अगुभाष्य । पर समयाभाव से जैसे तथाकथित 'बृहद् भाष्य' पूरा न हो सका अगुभाष्य भी, जिसे आगे चलकर श्रीविट्ठलेश्वर प्रभुचरण ने पूर्ण किया था।

यह वृहद्भाष्य किस श्रंश तक रचा जा चुका था, कहा नहीं जा सकता तथापि जैसा उसके परिचय में कहा गया है वह प्रथमाध्याय के प्रथमपादीय प्रथम सूत्र के कुछ श्रंश तक श्रोर बाद में तृ० श्र० के प्र० पाद "प्रारंभः से लेकर १२ वे सूत्र के यिक चित् ग्रंश तक तो मिलता है। मध्य का और अन्त का भाग अनुपल्ध है। इधर यह भी विचारणीय है कि इसी के समकत्त 'अणुभाष्य भी तृतीय अध्याय के द्वितीय पाद के ३३ वे सूत्र तक ही है, समयाभाव के कारण आचार्य द्वारा जब न तो उपकान्त वहुद् भाष्य ही पूरा हो सका और न संनिप्त संस्करण रूप अणुभाष्य ही, तब उनके अनन्तर सम्प्रदाय का भार संभालने पर श्रीविद्ठलेश्वर ने संनिप्त अणुभाष्य की तो पूर्ति कर दी, पर बृहद्भाष्य जैसा का तेसा रह गया। या तो वह अनुपल्ब सा था या अपूर्ण, चरितार्थ अतएव उपेत्तिनसा सम्प्रदाय में अणुभाष्य की ही प्रसिद्धि हुई और उसकी कई प्रतिलिपियाँ हो गई। इससे प्रस्थान चतुष्टय का कार्य निर्वाध चलने लगा। तत्वसूत्र भाष्य अणुभाष्य के रूपमें सामने आ गया।

त्रागे चल कर प्रन्थकारों ने अगुभाष्य पर विवरण लिखना प्रारंभ किया, त्रीर उसका साहित्य विस्तृत हो गया। इसी बीच भाष्य पर समर्थ विवरणकार उद्भट विद्वान लचाविष प्रन्थकर्ता श्रीपुरुषोत्तमजी हुए और उन्होंने उस उपेचित बृहद्भाष्य के अंश को बड़े आदर और अद्धा के साथ स्वकीय भाष्य-प्रकाश में प्रतिष्ठित किया, अन्तिर्हित कर लिया। 'बृहद्भाष्य' और 'अगुभाष्य का सम्वाद करते हुए उन्होंने आवश्यक श्थलों पर भाष्य की प्रतिक्तः" (आभास) देकर 'प्रकाश' को धारावाहिक रूप प्रदान किया। स्वकीय प्रकाश में श्रीपुरुषोत्तमजो ने ऐसे भी विपुल सन्दर्भ लिखे हैं जो उनके स्वयं के मौलिक है, पर जब तक 'बृहद्भाष्य' और 'प्रकाश' का सहपाठ न किया जाय, यह विभेद प्रकट नहीं हो सकता। उदाहरणार्थ कुछ अंश बृहद्भाष्य के परिचय में दिये गये हैं। बृहद्भाष्य के नाम से उपलब्ध अंश जो विद्याविभाग कांकरोली मे सुरचित है, बृहद्भाष्य के नाम से नहीं है उस पर 'श्रीमट्भाष्य' नाम लिखा है, अगुभाष्य की उपलब्धि में तो इसे निर्विशेष संज्ञा से ही सम्बोधित करना चाहिये।

श्रीपुरुषोत्तमजी ने (ज० सं० १७१४) 'प्रकाश' के मंगलाचरणमें 'त्राचार्यवाचः प्रणमामि भाष्य-सुबोधिनीस्थानः' इतना ही कहा है। 'त्राणुभाष्य' नाम के सम्बन्ध में कुछ कहा नहीं है इसी प्रकार 'तंव्यासाशय गांचरं प्रकटितुं ये भीष्यमाभाषितम्' ....(४) यहां भी उसी प्रकार समरण

किया है। इनके बहुत समय बाद रिश्मकार श्रीगोपेश्वरजी ने [ज० सं० १८३६] भी भूमिका में 'भाष्य-प्रकाशे वितेनोमि रिश्मम्' ऐसा हो उल्लेख किया है।

श्रीपुरुषोत्तमजी के समसामधिक भाष्य के 'गृहार्थदीपिका'-टीकाकार श्रीलाल्स्ट्र (बालकृष्णभट्ट ) ने भी 'श्रणुभाष्य' नामका निर्देश नहीं किया है। वे उपक्रम में कहते है।

श्रुति गीता वहातूत्र श्रीमद्भागवतस्थितं, तत्वार्थं योवदद् भाष्ये तं श्रीवल्लभमाश्रये" ३....

इस प्रसंग में विस्तृत उद्धरण न देकर हम इतना ही कहना चाहते हैं कि-श्रीपुरुपोत्तमजी की 'प्रकाश'-रचना के समय तक इस त्राचार्यकृत तत्वसूत्र व्याख्यान का नाम 'भाष्य' ही मिलता है''' संभव है श्रीगुमांईजी के कथनानुसार इसकी संज्ञा तत्वसूत्रभाष्य भी हो? पर पुरुषोत्तमजी के त्रानन्तर प्रायः सभी व्याख्याकारों ने उसे 'त्राणुभाष्य' नाम से पुकारा है । जो उन-उन टीकान्त्रों की उपक्रमिणिका से भासित हो सकेगा। त्रातः यह प्रमाणित-सा हो जाता है कि-त्रपूर्ण खडित यहद्भाष्य की श्रीपुरुषोत्तमजी द्वारा 'प्रकाश' में सुरुचा कर तिये जाने पर 'त्राणुभाष्य' नाम प्रख्यात हुत्रा। इसके त्रातिरिक्त जब यत्रतत्र संप्रहालयों में भाष्य का त्रथक विस्तृत रूप भी भिला तो वह 'वृहद्भाष्य' के नाम से त्राभिहित हो गया। एतावता यह कहने में कोई संकोच नहीं होना चाहिये कि-श्रीमद् व्याससूत्र विवरणात्मक एक ही यन्थ वल्लभाचार्य ने रचा, जिसका संचित्र रूप त्राणुभाष्य है, त्रीर प्रारंभिक रूप वृहद्भाष्य।

यह सब कथोपकथन 'ऋगु' शब्द के संनिप्तार्थ को लंकर है, यदि श्रीवल्लभाचार्य का तात्पर्य 'ऋगु' से जीवका मंकेत है तो बात दूसरी, पर इसके लिये कोई प्रबल प्रमागा नहीं है। श्रीशंकराचार्य के ऋनुकरण में शारीरिक भाष्य की तरह ऋगुः जीव "भाष्य रखने की तो कोई ऋपेचा नहीं, इसकी प्रतियोगिता में तो वल्लभाचार्य इमका नाम 'ब्रह्मभाष्य' रख सकते थे. क्योंकि ब्रह्मजिज्ञासा ही इसकी प्रकान्त प्रतिपाद्य विपय है। ऋस्तु –

अणुभाष्य नाम के में सम्बन्ध श्रीगोविन्दलाल भट्ट का यह भी अनुमान है कि—यह नाम श्रीमध्वाचार्य कृत ज्यामसूत्र के भाष्य अणुभाष्य को मंझा को लंकर रक्खा गया है। इसके प्रमण में वे कहते है कि व्याससूत्र (२, ४, १) के त्रगुभाष्य में जो रलोक दीखते हैं, वे थोड़े ही परिवर्तन के साथ भागवत (१०-४४-२४) की सुबोधिनी में भी विद्यमान हैं, त्रोर श्रीमध्वाचार्य कृत त्रगुभाष्य नामक प्रन्थ से लिये गये हैं। मध्वाचार्य ने ब्रह्मसूत्र पर तीन प्रकार का व्याख्यान किया है, १ भाष्य २ श्रनुव्याख्यान ३ त्रगुभाष्य । त्रतः यह त्रगुभाष्य नाम श्रीवल्लभाचार्य का स्वयं दत्त नहीं है, ऐसा श्रीभट्टका मत है।

अगुभाष्यम्. श्रीवल्लभाचार्यं विरचित "प्रकाशित

व्याम स्त्रों पर श्रीवल्लभाचार्य विरचित भाष्य अगुभाष्य नाम से प्रख्यात है। कई लोगों का सत है कि-जिस प्रकार शंकराचार्य कृत भाष्य शरीरी 'जीवात्मा' को अधिकृत कर बनाए जाने के कारण शारीरिक भाष्य कहलाता है, उसी प्रकार अगुजीव को अधिकृत करके बनाए जाने के कारण इसका 'अगुभाष्य' नाम पड़ा है। कितपयों का यह भी अभिप्राय है कि-आचार्यकृत व्याससूत्रों पर एक वृहद्भाष्य था और उसके संनिप्तीकरण रूप में यह अगुभाष्य है वृहद्भाष्य का कुछ अंश मिलता भी है, जिस पर पहिले विचार किया जा चुका है।

श्राचार्यचरण ने प्रस्तुत श्राणुभाष्य की रचना प्रारंभ से लेकर तृतीयाध्याय के द्वितीय पाद के ३४ वें सूत्र तक की है, रोष श्रंश की पूर्ति उनके द्वितीय श्रात्मज प्रभुचरण श्रीविट्ठलनाथ जी ने। "भाष्य प्रकाशकार श्रीपुंक्षोत्तमजी तथा रिश्मकार श्रीयोगी गोपेश्वरजी उक्त स्थान पर इसका स्पष्ट उल्लेख करते हैं। भाष्य समाप्ति के श्रांतिम श्लोक 'भाष्यपुष्पांजितः श्रीमदाचार्य-चरणाबुजे, निवेदितस्तेन तुष्टा भवन्तु मिय ते सदा' से भी इम कथन की पृष्टि होती है।

इस अगुभाष्य की रचना जैमा कि प्र० स्कन्ध [ अ० १० श्लोक २४ और तु० स्कन्ध अ०११ श्लोक ४१] द० स्क० १४, ४४ की सुबोधिनी से विदित है सुबोधिनी-रचना के पूर्व होचुकी थी, इसी प्रकार शास्त्रार्थ और मर्वनिर्णय निबन्ध की रचना के पूर्व भी इमका प्रणयन हो चुका था [ शा० नि० कारिका ६८ तथा सर्वनि० का० १८१ का प्रकाश ]।

प्रस्तुत भाष्य में आचार्यों ने सभी आचार्यों के मत की समीचा करते हुए ऐसे सिद्धान्त का प्रतिपादन किया है जो अंतिम है, और जिसके बाद ब्रह्मसूत्रों पर किसी नवीन दृष्टिकोण से विचार करने का अभी तक प्रसंग नहीं आया। जैसा कि-अध्ययन से विदित है, व्यासद्वारा विस्तृत वेद, महाभारत के अन्तः प्रथित गीता और समाधि में अनुभूत भागवत अथवा ब्रह्मत्त्र इन सभी के निश्चित नत्वार्थों में कोई अन्तर नहीं आ पाया है। चारों मानों एक ही स्वर में उस अचिन्यानन्तशिक परब्रह्म परमात्मा का जीला का यशोगान करते हैं उनमें कोई विरसता नहीं, कोई तरतम भाव नहीं।

जैसा कि-प्रथम कहा गया है ज्याससूत्र चार ऋष्याय और प्रत्येक ऋष्याय के चार-चार पादों के रूप से विभक्त है। इन पादों में कई अधिकरण हैं जो प्रासंगिक विवेचन को लेकर चलते हैं। समन्वय, अविरोध, साधन और फल नामक चार ऋष्यायों में ऋाचार्य ने ज्यापक दृष्टि के ज्याख्यान द्वारा ज्यास के अभिमत की पृष्टि करते हुए ऋपने सिद्धान्त की स्थापना की है। जहाँ तक श्रीवल्लभाचार्य की रचना का प्रश्न है, उनकी रचना में प्रामाणिक शास्त्रीयता और ज्यापक पाष्टित्य परिलक्षित होता है, वे शास्त्रोक्ति के अनुसार भाव का निष्कर्ष निकालते हैं, पर इधर जहाँ श्रीविट्ठलेश्वर की रचना का प्रसंग आता है, वे भी उसी पद्धित को अपनात हुए भावनिष्पत्ति के अनुसार शास्त्र का निष्कर्ष निकालते हैं, दोनों "पिता पुत्रों "के लेख में यह अन्तर स्पष्ट प्रतीत हो जाता है। साधनाध्याय और फलाध्याय के कतिपय सूत्रों में यह दृष्टि-कोण स्पष्ट मलकता है। जिसके कारण ज्याख्याकारों ने दोनों के लेखों का पार्थक्य अनुभूत किया है।

यह विदित नहीं हो सका कि आचार्यचरण इस प्रन्थ को समयाभाव से पूर्ण नहीं कर सके ? या उसका इतना अंश लुप्त हो गया ? जो कुछ वर्षों के अनन्तर उनके आत्मज के द्वारा पूर्ण हो पाया।

इस भाष्य की रचना के अनन्तर साम्प्रदाय के कई विद्वानों ने उम पर विवरण, वृत्तियाँ, टीकाएँ लिखी, जिनमें कतिपय स्वतन्त्र ह्याख्यान और कुछ व्याख्याओं की विवेचना रूप हैं।

#### अगुभाष्य पर साहित्य ...

अणुभाष्य-प्रकाशः—व्याख्याता श्रीपुरुपोत्तमजी । प्रकाशित । सं २ १६६१ [चौ २ मं २ सीरिंज काशी] भाष्य का लक्षण जैसा कि-शास्त्रों में कहा गया है....
" सूत्रार्थों वर्णयंयते यत्र पदैः सूत्रानुसारिभिः।
स्वपदानि च वर्णययन्ते भाष्यं भाष्यिवदो विदुः" [ भरत ]

श्राचार्यचरण ने व्याससूत्रों पर इसी दृष्टि से भाष्य रचना की है। गंभीरार्थक होने के कारण उसके श्रान्तिरक रहस्य को सममते के लिये किसी व्याख्या की श्रावश्यकता रहती है, कहना पड़ेगा श्रीपुरुषोत्तम जी ने इसको सर्वाश में पूर्ण किया है। व्यास-सूत्रों के श्रानुमार श्रीवल्लभकृत उसका भाष्य भी संचित्र शब्दों में ही प्रतिपाद्य विषय का व्याख्यान करता है। तद्र्थ श्राणुभाष्य के श्र्यावबां के लिये प्रकाश नामक टीका सन्नद्ध की गई है।

"प्रकाश-रचना के प्रति श्रोबालकृष्ण प्रभु से प्रार्थना करते हुए श्रीपुरुषोत्तमजी ने उपसंहार में लिखा है "भाष्यार्थं योतिगृहं प्रकटितमकरोन् सम्प्रदाय निवृत्ते" [वृ० अ० ४ पाद समाप्ति स्रोक १ ]। अर्थात् सम्प्रदाय के निवृत्त हो जाने पर श्रीबालकृष्ण प्रभु ने मेरे मन में प्रेरणा कर इम अतिगृह भाष्यार्थ को प्रकट कराया उन्हें प्रमुद्दित होकर में प्रणाम करता हूँ। 'सम्प्रदाये निवृत्ते का अर्थ करते हुए रिश्मकार श्रीगोपेश्वर जी कहते हैं कि-सम्प्रति श्रवणादि सरणि रूप साधन के होने पर भी निःसन्देह साधन की निवृत्ति हो जाने से निःसन्देह साधन सहित सम्प्रदाय की निवृत्ति हो गई है'।

ऐसा अनुमान होता है कि श्रीपुरुषोत्तमजी के समय भाष्यार्थ के सममते के लिये अध्ययन-अध्यापन आदि की प्रवृत्ति सम्प्रदाय में से लुप्त होगई थी, भाष्य के गंभीराध्ययन की ओर कोई लच्य नहीं रहा था। अतः तद्र्थ विशदीकरण के लिये उन को 'प्रकाश' जैसी समर्थ टीका रचनी पड़ी, जिससे आगे यह प्रणाली उच्छिनन न हो जाय।

'प्रकाश' में भाष्य का व्याख्यान करते हुए प्रमाणपुरस्मर शास्त्रीय दृष्टि को अपनाया गया है, जिसमें भूमिका प्रतिपादन पूर्वपद्य, उत्तरपद्म और अन्य मतों की समालोचना, खंडन-मंडन पद्धित से लिखी गई है। वेदानुकूल तर्क एवं अन्य शास्त्रों के प्रमाणोद्धरण से प्रन्थकार का सर्वतोमुखी वैदुष्य परिज्ञात होता है। भाष्य-प्रकाश में शंकर रामानुज, वाचस्पित मिश्र, मध्व भिन्नु भाष्करा, प्रभाकार और शैव त्रादि व्याससूत्र पर प्रणीत भाष्य-सिद्धान्तों की कस कर समालोचना की गई है। शैव सिद्धान्त को तो 'मतचौर' के विशेषण से स्मरण किया गया है। ब्रह्मसूत्रों में जहां अन्य त्राचार्य त्र्राधिकरण भेद-मानते हैं, श्रीपुरुषोत्तमजी उसका उल्लेख करते हैं श्रीर श्रीवल्लभाचार्य के त्रानुसार ही उनकी गणना करते हैं।

प्रकाश की रचना ग्रन्थकार ने स्वरचित तत्वार्थ-दीप-निबन्ध की छावरण-भंग के अनन्तर की है। [शा० तत्व० नि० ५७ कारिका आवरण भंग]।

जैसा कि वृहद्भाष्य के अध्ययन में लिखा है; पुरुषोत्तमजी विरचित 'प्रकाश' वल्लभाचार्य के 'वृहद्भाष्य' का ही विस्तार है।

भाष्य-प्रकाश-गिर्मः—श्री गो० गोपेश्वरजी ने श्रीपुरुषोत्तमजी विरचित भाष्य-प्रकाश पर 'रिश्म' नाम से विवरण लिखा है। तेलीवाला के भित्र मंडत बंबई द्वारा सं० १६८४ से १६६४ तक कई खण्डों में प्रकाशित।

प्रस्तुत 'रिश्म' नामक विस्तृत टीका में मूलप्रन्थ त्रागुभाष्य, उसके व्याख्यान 'प्रकाश' दोनों के विशदीकरण का उद्देश्य रक्खा है। रचनाकार का कथन है कि...

'यदि भाष्य-प्रकाशीयं रहस्यं वेत्तुमिच्छथ । तदा पश्यत विद्वांसो 'रिशम' स्वष्टचमत्कृतिम् '' [उपक्रम]

रिम के लेखन और रचना के सम्बन्ध में वहाँ इस प्रकार उद्धरण दिया गया है "'तमाप्तोयमध्याः समाप्तश्च रिष्मः सेवानवसरे दैवीजीव वाचनार्थमयं प्रन्थः स्वयं गोपेश्वरेण लिखितः श्रीगोवर्द्धन नाथद्वारे श्रीरस्तु । मिति चैत्र शुक्ल १३ संवत् १८६० मंगलवामरे । लेखकपाठकया-दीर्वायुर्मगलमस्तु । एतावतो प्रन्थस्य श्लोकसंख्या ८४२४ अध्याय-चतुष्टयस्य श्लोक संख्या ४२६६६ श्रीकृष्णार्गणमस्तु "''

कहने का तात्पर्य यह कि-ग्रन्थकार ने लगभग अगुआष्य प्रकाश के विवरण रूप में ४२ सहस्र श्ले क लिखने का महान् प्रयत्न किया है।

जैमा कि विद्वद्वर्ग में प्रसिद्ध है श्रीगोपेश्वरजी योगी श्रोर सर्व वेत्ता की सन्मानोपाधि से श्रालंकृत थे। यह नाथद्वारा में निवास करते हुए श्रीनाथजी गोवर्द्धनोद्धरण की प्रत्यह सेवा करते थे, जिसमें दिवस का अधिकांश भाग निकल जाता है। फिर भी सेवा के अनवसर में किसी एक प्रन्थ पर इतना विवेचन स्वयं आने हाथ से लिखना एक महान चमत्कार सा है। प्रन्थ के परिशीलन से स्पष्ट ज्ञात हो जाता है कि—यह जैसे सर्वानुभवी थे वैसे ही सर्ववेचता। 'रिश्म' नामक व्याख्यान पर इनकी लेखिनी जिस अतिरभस के साथ चलता है वह दर्शनीय है। प्रसंगोपात्त अन्य शास्त्रों के प्रमाणोपन्यास और उनकी संगति को देख कर तो कहना पड़ता है कि—यह वास्तव में सर्ववेचता थे।

'रिश्म' टीका में इन्होंने अगुभाष्य और उसके विवरण प्रकाश का आशय बड़े अच्छे ढंग से प्रकट किया है श्रुति-स्मृति -पुराण आदि के वचनों से प्रतिपादित सिद्धान्त का दिग्दर्शन अध्ययन की वस्तु है, और सच ही इसके अध्येता के लिये तलस्पर्शी पांडित्य अपेक्ति है। वे स्वयं कहते हैं "

> श्रीविञ्ठलेश-पादाञ्ज-प्रसादवर-लाभतः। रश्मिं प्रकाशे व्यतनोत् सचमत्कृतिमीश्वरः ॥१॥ पौनःपुन्यं च रभसो भ्रमादिः क्रीडया कृतः। सोढव्यः कृपया सद्भिः, गूढत्वात्सेश्वरादिष ॥२॥ • ब्रह्मज्ञः कृतकृत्यश्च हृदीश्वरज्ञ एव च। कृतार्थश्च प्रमाण्जञ्चतत्कृति ज्ञातुपश्यत ।३। [उपसंहार "रश्मि]

वैयास-दर्शन न्याय-माला—गो० श्रीरघुनाथात्मज ब्रजनाथ र्जा विरचित । प्रकाशित । इसका प्रारम्भ इस प्रकार है—

> नमामि कृष्णवागीशसून्वित्र-जलजहयम् । यद्रसास्वाद् बिलनः स्वेप्सितं ,साधयन्ति हि ः ? नुमस्तातं गिरिधरं यत्कृपाद्यप्टितो वय । जाताः श्रीमथुराथीश -पाद -पद्म रसालयाः ः ? ः श्रीवल्लभं गुरूं नत्वा तत्कृपातोग्रुभाष्यतः । वैयासदर्शने न्यायमाला सम्रथ्यते मयाः ः ४ः

सरस्वती सं० कांकरोली [शु० बं० सं० ४४, १०] में विद्यमान प्रति और नारायणदास आसनमल ट्रस्ट बंबई द्वारा प्रकाशित प्रति में एक सा ही मंगलाचरण है.पर प्रकाशित प्रन्थ वे 'श्रीरघुनाधात्मज व्रजनाथ' विरचित शब्द छपा है, जब कि वि० विभाग की प्रति में केवल मंगलाचारण के अनुसार पितृनाम गिरिधर जी मिलता है, प्रन्थकार का नाम नहीं। प्रन्थ दोनों एक ही है पर कुछ शब्दों का पाठभेद अवश्य है।

वि० बिभाग की हस्ति खित प्रित प्र० अ० के तृतीय पाद के १४ सूत्र पर्यन्त है, पर प्रकाशित प्रन्थ प्र० अ० के द्वितीय पाद समाप्ति पर्यन्त ही है। प्रन्थकार ने प्रन्थ के विषय में लिखा है—

न्थायांग-पंचकं चात्र विषयादि-क्रमादहं। कारिकाभिः प्रवच्यामि सूत्राथ च यथामित ।६।

कहने का तात्पर्य यह कि-प्रन्थकार ने कारिकाओं के द्वारा पंचांग का वर्णन कर पद्य में व्याससूत्रों का सित्तप्तार्थ वर्णन किया है जो अशाभाष्यानुसार है। इसके द्वारा शु० सां० दृष्टि से सूत्रों का अर्थ स्पष्टतः समभ में आ जाता है।

वि० विभाग में विद्यमान प्रति ब्रजभूपणजी के स्वामित्व की है, अतः तत्पूर्व इसकी रचना हुई है। कुछ लोग इस प्रन्थ को इन्हीं की कृति मानते हैं।

वेदान्ताधिकरण-माला—गो० श्रीपुरुषोत्तमजी विरचित । तेलीवाला वंबई द्वारा प्रकाशित है।

व्याससूत्रों पर कई अन्यमतावलं बी आचार्यों के भाष्य हैं, जिन्होंने सूत्रों के वर्गीकरण के लिये अधिकरणों को प्रयक्-प्रथक् रूप में माना है। श्रीपुरुषोत्तमजी ने प्रमाणिक एव युक्ति पूर्वक अगुभाष्य में स्वीकृत अधिकरणों को ही स्वामाविक सिद्ध किया है। उनकी परस्पर क्या सगति है श और अमुक संख्या में अधिकरणों की क्या रहस्यमय स्थिति है श इसे स्पष्ट किया है। शु० सं० के सिद्धान्त में व्याससूत्रों पर अधिकरण पर स्वतन्त्र रूप से बिचार करने में इस प्रन्थ की प्राथमिकता है।

अधिकरण्माला— योगि श्रीगोपेश्वर जी विरचित । ब्रह्मसूत्रां पर भाष्यानुसारी अधिकरण माला केवल चतुर्शाध्याय पर उपलब्ध हैं। प्रकाशित ।

अधिकरण-संग्रह:—श्री निर्भयराम द्वारा विनिर्मित । अगुभाष्य के अनुकूल व्याससूत्रों के अधिकरणों का विचार । प्रकाशित । अ गुभाष्याधिकरणार्थ-कारिका-श्रीब्रजनाथ भट्ट वागरोदि कृत। अप्रकाशित। (प्रो० जेठालाल शाह द्वारा अणुभाष्य-भूमिका में सूचित)

स्रानन्द-निधि-मीमांसा— सिवशेषः प्रथमः परिच्छेदः—-श्रीरणछोड्भद्वात्मज श्रीगोकुलकृष्णभट्ट कृत । यह प्रन्थ पूर्ण मिलता है जो अप्रकाशित है। स० भंडार वि० विभाग में [शु० चं० ७६, २६ पर ] विद्यमान

ऐसा विदित होता है कि-प्रन्थकार ने इस नाम का प्रन्थ किसी विशेष त्राकार में बनाया होगा या वह बना रहा होगा जिसका यह केवल प्रथम परिच्छंद है। इसकी पुष्पिका में लिखा है—
"इति श्रीवल्लभ—चरणकमल—परायण रणछोड़ भट्टात्मज गोकुल कृष्णकृतो त्रानन्दिनिधिमी मांसायां सिवशेषपरिच्छेदः प्रथमः। 'प्रारंभ में कहा है—

''तस्यानन्दनिधे : शास्त्रं विशिष्ट' सर्ववर्त्मनाम् त्रानन्द-निधि-मीमांसा तत एषा निरूप्यते...२

परमात्मा त्रानन्दमय है या नहीं, श्रुतियों में उसका ऐसा स्वरूप-निरूपण कैसे किया गया ? इस प्रकार शंका कर प्रन्थकार ने श्रुति-वचनों त्रीर 'त्रानन्दमयोभ्यासात्' इस सूत्र के त्राधार पर प्रन्य प्रमाणों के उद्धरण पूर्वक सिद्धांत की स्थापना की है, जो श्रीवल्लभाचार्य के मतानुकूल है। प्रन्थ में प्रसंगोपात्त त्रान्य मतों का भी खंडन कर ब्रह्म के स्वरूप जगत्कर्तत्वादि का संनिप्त विवेचन किया गया है।

त्रगुपाष्य-विवृति: —गो० श्रीविद्वलेशात्मज बल्लभ गोस्वामि विनिर्मित । अप्रकाशित । सर० सं० कांकरौली में [ शु० बं० सं० ४४,७ पर ] दिव्यमान । यह कांकरौलीस्थ श्रीव्रजभूषणजी की स्वामित्व की प्रति है। इसकी अन्य प्रति नहीं मिली।

प्रस्तुत भाष्य-टिप्पणी अगुभाष्य के प्रथमाध्याय से लेकर चतुर्था-ध्याय के चतुर्थ पादीय द्वादश सूत्र-द्वादशाहयदुभयं- तक मिलती है जो अगुभाष्य की 'एयमेव द्वादशांगेति' प्रतीक पर्यन्त है। अप्रिम प्रनथ अप्राप्य या खंडित है। पत्र सं० ७३ पर समाप्ति नहीं है प्रारंभ में कोई कारिका मंगलाचरण आदि नहीं है। मध्य में भी पाद समाप्ति का कोई संकेत नहीं है, केवल सूत्र से पता चलता है। इस प्रनथ में अगुमाध्य का आमास देकर उसका आवश्यक संचित्र विवरण लिखा गया है। प्रथमाध्याय की समाप्ति पर इस प्रकार पुष्पिका है:—

'इति श्रीत्रह्मसूत्रागुभाष्य विवृतोः प्रथमोध्यायःसमाप्तः ' प्रन्थ-लेखन के अनन्तर पाद अध्याय समाप्ति का संकेताचरों में परिचय लिखा मिलता है। 'इसमें केवल १० अन्तिम सूत्रों का आमास विवरण और मिल जाता तो प्रन्थ पूर्ण हो जाता, ऐसा विदित होता है कि यह प्रति कहीं की प्राचीन प्रतिलिपि से उतारी गई है, क्योंकि अन्तिम ७३ वे पत्र पर एक पंक्ति ही लिखी गई है शेष स्थान छूटा हुआ है।

प्रसाद बागीश्वर—श्रीवल्लभ दीचितात्मज श्रीवालकृष्ण जी द्वारा विरचित । अप्रकाशित । सर० भं० कांकरौली में [शु० बं० ४४, १४, पर ] विद्यमान ।

[इस प्रन्थ में प्रारंभ में लेखक-भ्रम से १ से लेकर १४ पत्र तक श्रीवल्लभाचार्य कृत त्रगुभाष्य की प्रतिलिपि कर दी गई है। जो चतुर्थाध्याय के प्रथम पाद के १४ वे सूत्र तक की है]

इसके अनन्तर प्रसादवागीश्वर नामक भाष्य-विवरण पत्र सं० १४ से २३ तक लिखा गया है। यह 'प्रसाद वागीश्वर'नामक विवरण प्रथमा-ध्याय के द्वितीय पाद के १४ वें सूत्र तक है। इसमें स्थान-स्थान पर अगुभाष्य की प्रतीक देकर उनका आशय लिखा गया है। द्वि० पाद समाप्ति पर इस प्रकार पुष्टिपका लिखी गई है।

''इति श्रीमवल्लभाचार्य-चरण-रजोमात्रार्थिना श्रीवल्लभदी ज्ञि-तात्मज बालकृष्णेन विरचिते प्रसाद वागीश्वर नाम्नि भाष्य-विवरणे श्रथमाध्याय-द्वितीय पाद-विवरणम्।''

यह प्रनथ समप्र नहीं मिलता। अन्यत्र भी अभी तक इसकी अन्य प्रति का पता नहीं चला।

तत्वार्ण्य-भाष्यम् । [ आनन्दमयाधिकरण नामक प्रकरण् मात्र का भाव ] श्रीवल्लभ दीचितात्मज श्रीवालकृष्णजी विरचित । सर० भं० कांकरौली में [ शु० बं० मं० ४४, १३ पर ] विद्यमान, अप्रकाशित तथा अन्यत्र अनुपलब्ध है। प्रस्तुत प्रंथ पत्र सं० ६ से २८ तक अपूर्ण है दूसरा प्रारंभिक अंश नहीं मिलता। समाप्ति के पद्य इस प्रकार हैं---

> त्रयं यत्नादात्तश्रुति-गगा-परात्मत्व विभवा-दनर्वाचीनानां मतकल न च कौतूहलधरः। घरी कर्तुं प्राचां वचिस मितवेशद्यमितः कृतो दीप्तं युक्तं यदि तदिह वागीश-विभवः ? पंचाशद्विपपंचकार्णक महा श्रीमन्त्रराजं जपन् ध्यायन् पादसरोरुहद्वयमहोरात्रं तु गोपीपतेः प्राप्यादेशविशेषमस्तिधिषगादोषैकहेतुं हरेः गायन् कार्यमशेषकल्मषहरं यत्नार्थितो लेखने ?

" इति श्रीवल्लभाचार्य-पादारविन्दाश्रय श्रीवल्लभदीचात्मज वालकृष्णकृतं तत्वार्णवभाष्यं समाप्तम् । श्रीरस्तु-सं० १७६१ वर्षे पौप वदि १० भौमवारे लिखितम्" ।

एतावता इसकी रचना का काल सं० १७६१ के पूर्व है।

पर विचार किया गया है। व्याससूत्र, श्रुतिवचन श्रीर श्रन्य प्रमाणों के उद्धरण से सिद्धांत की स्थापना की गई है। एक स्थान पर लिखा है [ पत्र २७ पं० ३ ] एवं यथामित विभाव्याहतं. यदत्र विशेषिज्ञासा तहि यथा समप्रदायानुसारि श्रीमद्भाष्यं द्रष्टव्यम्' श्रतएव ऐसा मानना पड़ता है, कि यह स्वतन्त्र प्रन्थ है जो प्रारंभ में खंडित है।

प्रन्थ में दो चार स्थानों में प्रन्थकार ने लिखा है—
'ब्रह्मजीवमेदसाधनं चास्मत्कृते अविद्याखंडने द्रष्टव्यम्' [ पत्र ६ ]
'विस्तरस्तु मत्कृते गीताभाष्ये द्रष्टव्यम् ' [ पत्र १६ ]
'एतच्चास्मामि: गीताभाष्ये विततम् ' [ पत्र २० ]
'वस्तरस्तु खंडने अस्मत्कृते द्रष्टव्यः ' [ पत्र २३ ]
'अत्रेदमाहुह रिराया: [ पत्र २६ ]
इस कथन से दो बातों का पता चलता है।

(१) तत्वाणिव भाष्यकर्ता ने गीताभाष्य की रचना की है जो सम्प्रित उपलब्ध नहीं है। अविद्या-खंडन नामक कोई अन्थ या प्रसंगो-पात्त किसी प्रन्थ में कोई अंश अंथकार का होना चाहिये। जिसका कुछ परिचय नहीं मिलता।

## (२) प्रनथकार श्रीहरिरायजी से अविचीन है।"

अगुभाष्य-टीका—श्रीगिरीशधर जी कृत । इस नाम की टीका सुनी जाती है जो अनुपलब्ध, अप्रकाशित है । अगुभाष्य के गुजराती अनुवादक श्री जे० गो० शाह ने स्वकीय भूमिका में और तेली बाला ने भी रिश्म की भूमिका में इसका नामोल्लेख किया है।

अप्राप्त होने के कारण इसका परिचय देना असंभव है।

अशुभाष्य टीका —श्रीरामनारायण कृत। इस टीका का भी पता चलता है जिसे श्री जे० गो० शाह ने ख्रीर तेलीवाला ने लिखा है। 'ख्रश्राप्त' है।

त्रशुभाष्य-तत्वम् यह सुना जाता है कि कोटा के श्रीमथुरेशजी के पुस्तक संप्रहालय में विद्यमान है, पर देखने का अवसर किसी को नहीं आया। श्रीशाह और श्रीतेलीवाला ने भी केवल इसका नाम निर्देश किया है।

वेदान्त कोमुदी – नामक अगुभाष्य का विवरण । किसी वल्लभदेव नामक विद्वान द्वारा रचित । यह भी अप्राप्त और अप्रकाशित है। परिचय नहीं दिया जा सकता।

त्रशुभाष्य प्रकाश:——नाम्नी टीका संस्कृत टीका गो० श्रीमथुरा-नाथजी विरचित सुनी जाती है जो सम्प्रति त्रप्रकाशित त्रौर त्रप्राप्त है। इसका नाम रखाञ्चोड्दास पटवारी ने त्रपनी प्रकाशित सूची में दिया है।

त्रणुभाष्य-सिद्धान्त-टीका—नाम्नो मंस्कृत टीका किसी श्रज्ञात प्रन्थकार की रची कही जाती है। यह देखने में नहीं श्राई श्रोर न कहीं प्रकाशित हुई है अप्राप्त है। रणाह्रोड़दाम पटवारी ने श्रपनी प्रकाशित सूची में इसका नामोल्लेख किया है।

अणुभाष्य-टीका--इस नाम 'की एक टीका मं कृत में भट्ट

<sup>\*</sup>संभवतः प्रसाद वागीरवर श्रीर तत्वार्णाव भाष्य इन दोनों ग्रन्थों के रचियता एक ही हों, पर इसके परिज्ञान का कोई साधन नहीं मिला।

श्रीगंगाधर शास्त्री की रचा हुई सुनी जाती है अप्राप्त होने से परिचय नहीं दिया जा सका। रणछोड़दास पटवारी ने स्वप्रकाशित सूची में इसका नाम-निर्देश किया है।

त्रणुभाष्य-प्रभा व्याख्या...गो० श्रीमुरलीधरजी विरिचत । उपलब्ध । इसका त्रिसूत्री परिमित भाग पाँच टीकान्त्रों के साथ पंव श्रीरमानाथजी शास्त्री ने बंबई से प्रकाशित किया है। सं० १६७५

यह त्रशाभाष्यार्थ के विशदीकरण के लिये निर्मित हुई है। व्याख्याकार ब्रह्मसूत्र-निर्माण का प्रयोजन बताते हुए भाष्य-रचना के सम्बन्ध में कहते हैं ।।

'ततश्च भाष्यकारः सूत्राकार-सर्वज्ञतां ख्यापयितुं जिज्ञासापद-सुचिते सन्देहप्रयोजने च दृढीकतु भादो तत्कृतं जिज्ञासापदवाच्यं विचारं स्त्रादि

त्राणुभाष्य-विवर्णम्...भाष्य-व्याख्या काशीस्थ गो०श्रीगिरिधर जी महाराज—विरचित । त्रिसूत्री परिमित भाग में पंच टीकात्रों के साथ, त्रौर स्वतन्त्र रूप में जेठा० त्रामन० ट्रस्ट बंबई द्वारा इसका प्रथमाध्याय सं० १६६६ में त्रौर द्वितीयाध्याय सं० २००७ में प्रकाशित किया गया है।

श्रोगिरिधरजी कृत विवरण अगुभाष्य के लिये उतना ही उपयोगी और विशेषार्थ-प्रतिपादक है जितना पुरुषोत्तमजी विरचित प्रकाश। इसमें मौलिक विचारधारा को लेकर व्यापक रूप में भाष्य का विवरण प्रस्तुत किया गया है। भूमिका में कहा गया है"

'श्रीकृष्णस्य कृपाप्राप्तसुखो गिरिधरः सुधीः' कुर्वे विवरणं श्रीमदणुभाष्ये यथामति ''रे०''

अणुभ। हय-गूढार्थदीपिका टीका... श्रीलाल्भट्टोपना मकश्रीबाल-कृष्ण भट्ट द्वारा रचित त्रिसूत्री परिम्ति भाग पाँच टीका श्रो के साथ बंबई से प्रकाशित। प्रस्तुत ग्रन्थ का अवशिष्ट भाग हमारे देखने में नहीं आया।

प्रस्तुत टोका में अन्य टीकाओं के अनुसार ही अगुभाष्य का प्रतिपादा अर्थ विशद किया गया है। उपक्रम में व्याख्याकार की उक्ति है:-'श्रुति-गीता-बहासूत्र श्रीमद्भागवतस्थितम्।
तत्वाथ योवदद् भाष्ये तं श्रीवल्लभमाश्रये ....रू....

वेदान्त-चित्रका-वेदान्त-सिद्धान्त चिन्द्रका भी नाम से प्रसिद्ध है। श्रीरघुनाथात्मज श्रीत्रजनाथजी द्वारा रचित है ऐसा श्रीगोविन्द्रलाल भट्ट का कथन है। इनके गुरु का नाम श्रीवल्लभ है। वि० विभाग कांकरोली में जो प्रति है उस पर श्रीरघुनाथात्मज देवकीनन्द्रनजी का नाम कर्न्ट त्वेन लिखा है जिनका जन्म सं. १६८४ है। त्रिस्त्री परिमित भाग में इस टीका के कर्ता का नाम नहीं दिया गया है। पर ऐसा विदित श्रीर प्रमाणित होता है कि-यह रघुनाथात्मज श्रीत्रजनाथ जी की ही कृति है जिनके श्रन्य भी प्रन्थ हैं।

प्रस्तुत टीका में अन्य टीकाओं के अनुसार ही अगुभाष्य का विवरण लिखा गया है। इन्होंने उपक्रम में लिखा है।

> 'तानं श्रीरघुनाथाख्यं वन्देहं कृष्णरासदम् ।४। श्रीमद्रघुकुले रत्नं गुरुं 'श्रीवल्लभाभिधम् नत्वाणुभाष्य-विवृतिं प्रभां विस्तारयाम्यहम् ।५।

अणुभाष्यपद-प्रदीप—यह विवरण श्रीइच्छाराम भट्ट ने निर्मित किया है जो समग्र अणुभाष्य पर विद्यमान और प्रकाशित है। एं० श्रीमग्नलाल शास्त्री बंबई द्वारा प्रकाशित। मं० १६८०

भूमिका में प्रन्थकार का कथन है—
'प्रदीपमणुभाष्यीयपदानां विवृ्णां म्यहम' ।२।
चन्नुष्मतां प्रकाशाय भाष्यार्थस्य विनाश्रमम
इच्छारामः करोतीयं दीपं दिव्यं सुखावहम् ।४।

अगुभाष्य के अर्थानुसन्धान के लिये विचार करने पर प्रकाश, विवरण और गृहार्थ शिवरण के बाद इस प्रदीप का ही क्रम आता है। इच्छाराम मट्ट ने अपने पूर्ववर्ती मभी टीकाकारों का मन्तव्य लेकर इस विवरण को प्रस्तुत किया है, अतः यह सहज में कहा जा मकता है, कि इसमें अधिकांश विद्वानों के अभिप्राय का ममावंश है। और सचमुच विना अम के भाष्यार्थ का अवगाहन किया जा मकता है।

अन्थकार ने इसकी रचना अपने गुरु श्रीगोपालजी के नाम पर की है या यो कहें कि उन्हें यह अन्ध समर्पित किया है।

अशाधाष्य-दिप्पशो—पंच श्रीगहू लालजी द्वारा रचित अप्रकाशित

भावप्रकाशिका ब्रह्मसूत्रवृत्तिः—गोस्वामी श्रीव्रजनाथात्मज श्रीकृष्णचन्द्र विरचित । उपलब्ध श्रीर प्रकाशित तेलीवाला बंबई द्वारा सं० १६७६

व्याससूत्रों पर प्रस्तुत यह वृत्ति अगुभाष्य के सिद्धांतानुसार बनाई गई है। इसमें संदोप में भाष्य के अभिप्राय को लेकर सूत्रार्थ समकाया गया है, यद्यपि इसका नाम वृत्ति है तथापि इसे संचिप्त विवरण भी कहा जा सकता है।

किन्हीं विद्वानों का कथन है कि इसके रचयिता गो० श्रीपुरुषोत्तम जी हैं जिन्होंने अपने गुरु चरण के नाम से इसका निर्माण किया है। उपसंहार में अन्थकार का यह कथन है कि—

> इति श्रीवल्लभाचार्य चरणाब्जरजोधनः कृष्णचन्द्रस्तत्व-सूत्र वृत्तिं तत्पदयोर्न्यंधात् ?.

इससे स्पष्ट होता है कि इसके कर्ता श्रीकृष्णचन्द्रजी ही हैं। अन्यथा कल्पना करने पर तो सर्वत्र ही ऐसा विसंवाद खड़ा हो जायगा।

श्रीकृष्णचन्द्रजी श्रीपुरुषोत्तमजी के काका श्रीर दीवागुरु थे।

मरीचिका ब्रह्मसूत्र-वृत्ति—-श्रीव्रजनाथभट्ट विरिचत । यह संचिप्त वृत्ति त्र्रगुभाष्य के त्र्रथीनुसन्धान पर निर्मित की गई है। तेली-वाला बंबई द्वारा प्रकाशित

इस मरीचिका की रचना राणा जयसिंहजी की त्राज्ञा से की गई ऐसा उल्लेख है। गोपेश्वरजी ने स्वकीय रिश्म टीका में भी [१,४,१७, ब्रह्म०] इसका नाम लिखा है, फलतः ब्रजनाथभट्ट श्रीगोपेश्वरजी से प्राचीन हैं।

ब्रह्मसूत्रार्थ-कारिका--गो० श्रीदेवकीनन्दन जी द्वारा रचित कारिकाएँ हैं जो अगुभाष्य के आधार पर ब्रह्मसूत्रों के अर्थ का स्पष्टीकरण करती हैं।

यह प्रंथ मेरे देखने में नहीं आया। जहाँ गद्य में ब्रह्मसूत्रों का अर्थ कई विद्वानों ने स्पष्ट किया है वहाँ पद्य में भी उसको चरितार्थ करने का यह प्रयत्न है।

ब्रह्मसूत्र वृत्ति:—गो० श्री जीवनाचार्य (गोकुलोत्सवात्मज) रचित। प्रकाशित। त्रिसूत्री परिमित भाग। वा शु. पुस्तकालय वंबई द्वारा।

बबइ छारा।
बबइ छारा।
ब्रह्म प्रत्रार्थ-त्रण नकारिका--िकसी अज्ञात प्रन्थकार की उपलट्घ होती है जो सं काँकरोली में [शु० बं० ६७. पर ] विद्यमान
है। अप्रकाशित।

यह कहा नहीं जा संकता कि-उपयुक्त प्रनथ और यह प्रनथ एक ही है या पृथक्-पृथक्। जबतक कि दोनों का संवाद न किया जाय।

गुणोपसंहार पादभाष्य-विवरग्रम् — गोस्वामी श्रीव्रजनाथात्मज कृष्ण चन्द्र विरचित उपलब्ध है जो अगुभाष्य के तृ० अ० पाद के २४ वे सूत्र तक मिलता है। यह रिम नामक टीका के परिशिष्ट में प्रकाशित किया गया है।

तेलीवाला ने रिश्म का सम्पादन करते समय मूल प्रति के अव-लोकन से निर्णीत किया है कि यह विवरण श्रीकृष्णचन्द्र जी रचित है। इसे इस अ० के इसी पाद के प्रकाश में समाविष्ट कर लिया है, जिस से इसका पार्थक्य जाता रहा है।

तेली वाला का यह भी कथन है कि यह श्रीकृष्णचन्द्र जी तृ० पुत्र श्रीबालकृष्णजी के द्वि० पुत्र श्रीव्रजनाथजी के पुत्र हैं श्रीर इनका जन्म मं० १६४४ श्रा० कृ० ७ है।

पाट श्रीबालकृष्ण शास्त्रीजी ने अगुभाष्य पर कुछ मौलिक माहित्य का प्रणयन किया है जो अप्रकाशित है और तदात्मज पोट कंठमणि शास्त्री के पाम संप्रहीत हैं। यद्यपि यह अपूर्ण है, तथापि प्रन्थ-कार के स्वहस्त लेख रूप में विद्यमान होने और नये व्यापक सिद्धान्ता-नुमार विचार होने से माननीय है। यह इस प्रकार है।

- (क) अगु वृत्ति--अगुभाष्य के अनुसार व्यास-सूत्रों पर संचित्र किन्तु रहस्यप्रकाशक वृत्ति है, जो प्रथमाध्याय के १, २, ३, पादों पर समग्र और चतुर्थ पाद पर अपूर्ण है--रचनाकाल मं० १६६४ [पंजिका सं० २२, क और ३२, क]
- (ख) अणुमाप्य सार अथवा अणुवृत्ति सार इसी प्रकार का भाष्यार्थ बांधक अपूर्ण यन्थ है, जो इसी ममय रचित हुआ है, और अरुपुवृत्ति नामक बन्ध से अलग है। [पंजिका सं० ६,क और ३०,क]

- (ग) ब्रह्मसूत्र-प्रकीर्ग विचार:-व्याससूत्रों पर अगुभाष्य की छाया लेते हुए एक विचारधारा है, जो प्रथमाध्याय के द्वितीयाध्याय के पञ्चमाधिकरण पर्यन्त विरचित है [ पं० सं० १, क श्रीर ख ३७, क]
- (घ) ब्रह्म स्त्रीय पोरिभाषिक शब्दार्थ:—व्यास स्त्रों में आने वाले विशिष्टार्थ बोधक शब्दों का अर्थ अगुभाष्य के अनुसार संकलित किया गया है। [पं० सं० १, क]
- (ङ) अधिकरण संख्या विचार:—\* ब्रह्म सूत्रों पर भाष्य के अनुसार अधिकरणों की संख्या और तात्पर्य पर विचार।

अप्रकाशित। [पं० सं० १७ क, २५ क तथा ३० ख]

अशुभाष्य-बाल बोधिनी टीका - श्रीधर त्र्यंबक पाठक पूना द्वारा विरचित। भांडारकर पूना द्वारा प्रकाशित।

इस प्रंथ में अगुभाष्य के अभिप्राय को सरत भाग में संस्कृत में प्रतिपादित किया गया है, इस टीकाकार ने वास्तव में अगुभाष्य द्वारा व्याससूत्र की विवेचित शैली पर मुग्ध होकर स्वतंत्र व्याख्या की है। जो इस सम्प्रदायानुयायी की न होकर भी इसके सिद्धान्त को पुष्ट करती है, इसमें पूर्व प्रकाशित सभी उपयुक्त व्याख्या विवरणों का मारांश लिया गया है, और उसे अपनी भाषा में कहा गया है। इसके अधिकरण, विषय प्रयोजन पूर्वपन्न, उत्तरपन्न आदि सभी शुद्धाद्वेत सिद्धान्त के अनुसार हैं। जहाँ तक बना है प्रन्थकार ने इसे संनिष्त और छात्रोपयोगी बनाने का मुख्य प्रयन्न किया है।

श्रामाण्य — हिन्दी माषानुवाद — प० श्री जगन्नाण शास्त्री जी प्रतापगढ़ द्वारा विरचित। प्रथमाध्याय के प्रथम पाद पर्यन्त। श्रप्रकाशित र. सं० २०१४। इसकी रचना द्वितीय पीठाधीश श्री गिरधर लाल जी महाराज, इन्दोर ने श्रपने पितृचरण नि० श्रीकृष्णराय जी के स्मारक रूप से करना प्रारम्भ किया था, पर न जाने किस मंत्रणा से यह कार्य स्थगित करा दिया गया। यह यदि पूर्ण हो जाता तो श्ररणुभाष्य के हिन्दी श्रनुवाद की समस्या हल होगई होती। जब कि श्ररणुभाष्य के गुजराती दो-दो श्रनुवाद प्रकाशित हैं।

प्रस्तुत अनुवाद में रोचक शैली से अगुभाष्य वा अभिप्राय

<sup>\*</sup>इतका विशेष परिचय 'ख्यासस्त्रों का स्वरूप परिचय' मे जिला जा चुका है।

गुं फित किया गया है, श्रोर विद्वान लेखक ने श्रपने व्यापक पांडित्य का उपयोग किया है।

अणुभाष्य स्वार्थ दर्शन-हिन्दी अनुवाद — पो० श्रीकंठमणि शास्त्री विरचित अप्रकाशित और अपूर्ण [प्र० अ० प्रथम पाद। र० सं० १६८०]

यह अनुवाद कोटास्थ प्र० पीठाधीश गो० श्रीगिरिधर लाल जी महाराज, (श्री द्वारकेश लाल जी) की आज्ञा से लेखक ने स्वकीय अध्ययन काल में किया था, पर जो प्रेरकों की अप्रेरणा और अन्य कार्य-समारम्भ के कारण अपूर्ण है।

श्राह्माण्य गुर्जर-भाषानुवाद — श्रो. श्री जेठालाल, गोवर्धनदास शाह द्वारा विरचित। श्रहमदाबाद से लल्ल्साई छ० द्वारा प्रकाशित। सं०१६८३। दो भाग।

प्रस्तुत ग्रंथ श्रीवल्लभाचार्य के त्रगुभाष्य का गुजराती त्रनुवाद है। इसमें मूल का त्रजरशः त्रनुवाद है जो प्रकाश प्रदीप त्रादि संस्कृत टीकात्रों के त्राधार पर है जहाँ तहाँ विषय के स्पष्टीकरणार्थ परमतों का भी उपन्यास त्रीर टिप्पण है। विस्तृत विवेचन त्रीर उपोद्धात में प्रासंगिक विवेचना में इस साहित्य पर अच्छा प्रकाश डालते हुए शुद्धाद त सम्प्रदाय के सिद्धान्त की सप्रमाण रूप रेखा वींची गई है। त्रगुभाष्य का यह सर्वप्रथम भाषानुवाद है।

अणुभाष्यानुवाद गुजराती)-प्रा० श्रीगोविन्दलाल, हरगांविन्द भट्ट द्वारा रचित। जठानन्द आसन ट्रस्ट बंबई से प्रकाशित सं० २००१

श्रीवल्ल भाचार्य चरण रचित श्रणुभाष्य के गुर्जरानुवाद की दूसरी कडी है। जो सम्प्रति प्र० श्रध्याय के रूप में ही प्रकाशित हुई है। श्री गोविंदलाल अह का साम्प्रदायिक तत्वज्ञान गंभीर और तलम्पर्शी है श्रतः इस श्रनुवाद में सर्वापेच्या मौलिकता सारत्य श्रीर गांभीर्य का होना श्रनिवार्य है। पूर्व के गुर्जरानुवाद की श्रपेचा इसको श्रिक स्पष्ट किया गया है। श्रनुवादक ने उपोद्धात में प्रामंगिक विषय पर त्वेन साहित्य श्रीर सिद्धांत पर मननीय विचार व्यक्त किये हैं। श्रगुभाष्य का श्रंपे जी श्रनुवाद भी किया जा रहा है।

, इति व्याससृत्र प्रमाण प्रकरणम्—

# शु॰ पु॰ संस्कृत वाङ्मय

#### \*

# समाधिभाषा श्रीमद्भागवत...



#### स्वरूप परिचय-

परम कारुणिक सिचदानन्दमय श्रीहरि के 'ज्ञानावतार कृष्ण द्वैपायन महर्षि वेदव्यास प्रणीत श्रीमद्भागवत महापुराण अष्टादश साहस्त्री संहिता है। जो स्वकीय गौरव के कारण सर्वशास्त्रों में अनुपम और सर्वविध जीवों के प्रेयश्रय का साधक प्रत्यत्त नामरूप से भगवद्रूष है।

यह वेद तो नहीं पर वेदवत् है। यदि इसे "इतिहास पुराणंच पक्रमो वेद उच्यते" के अनुसार वेद माना जाय तो इसके स्वरूपोत्कर्ष की अपेचा स्वरूप हानि का प्रसङ्ग आता है। जहाँ वेद केवल त्रैवर्णिक के अधिकार को लेकर पुरुपार्थ के प्रवर्तक हैं वहाँ भागवत त्रैवर्णिक के साथ ही बिना भेदभाव के स्त्री श्रुद्रादि के लिये भी उतनी उपादेय है, और मन तो यह है कि भगवद्वाणी रूप वेद की इस संकुचित भावना को हटाने, उसी के अभिप्राय को भाष्य रूप में व्यक्त करने और उन्मुक्त हस्त से कल्याण वितरण के लिये ही इसका आविर्भाव हुआ है, जो सादात् परमात्मा की उस दैवी इच्छा का प्रतिफल है जिसके भीतर यावन्मात्र जगत के संरद्दण, संवर्द्धन और सारूप्य प्रदान करने की निष्ठा निहित है।

श्रीवल्लभाचार्य इसे वेद के समान पूज्य मानते हुए भी वेदवत् मानते हैं। वे इसमें वेद धर्म का ऋतिदेश बतलाते हैं। जैसा कि "कोश में ऋतिदेश शब्द का ऋथे कहा गया है, निगमों में प्रतिपादित सभी धर्मों का इसमें रूपान्तर से विश्वत प्रवचन है जो मानव मात्र के लिये ऋमृतवत् संप्राह्म ऋथच पेय है। पुरुषार्थ और भक्ति—

जिस प्रकार वेद में नित्य और काम्य, प्राकृत और वैकृत— दो प्रकार के धमों का निरूपण है, भागवत में भी पुरुषार्थों का निरूपण है। मानव के यह उपादेय प्रयत्न प्राचीन पद्धित में चार प्रकार के माने गये हैं पर नवीन अन्वेषण और तात्विक विज्ञान से पाँच प्रकार के सिद्ध होते हैं। १ धर्म, २ अर्थ, ३ काम, ४ मोच, ४ मिक्त (स्नेह, प्रीति) प्रथम तीन त्रिवर्ग और चागें को मिला कर चतुर्वर्ग कहा गया है। भिक्त मानसिक वृत्ति या इच्छा नहीं है, क्योंकि इच्छा तो प्रत्येक पुरुषार्थ की होती है। वृत्ति भी नहीं है क्योंकि यह साधन होते हुए भी फल रूप है।

जिस प्रकार अन्य पुरुषार्थ सावन रूप होकर भी फलात्मक आनन्द को प्रदान करते हैं, चाहे वे लौकिक हों चाहे अलौकिक ? उसी प्रकार भक्ति भी परमानन्दात्मक फल प्रदान करती है, साधन और साध्य दोनों है। एक-एक के प्रति अनन्य निष्ठा में जिस प्रकार पूर्व के प्रति विराग और उपेन्ना वृत्ति जागृत होती है उसी प्रकार भक्ति में भी। भक्तिमान या भक्ती च्छ पुरुष अनन्य निष्ठा में रोष का उसी प्रकार त्याग कर देता है जिस प्रकार अर्थी और कामी अन्य का। अतः भक्ति शास्त्र भक्ति को स्वतन्त्र पुरुषार्थ ही नहीं परम पुरुषार्थ मानता है, और इसका फल अलौकिक परमानन्द-प्राप्ति। शास्त्रों में कई उदाहरणों का वर्णन है कि जिस प्रकार मुमुद्ध त्रिवर्ग की उपेन्ना (त्याग) कर देता है उसी प्रकार भक्तीच्छ मोन्न तक का तिरस्कार।

जहाँ ऋथे और काम स्वरूपानुसार सभी प्राणियों में विद्यमान हैं, वहाँ मानव में धर्म के साहचर्य से उनकी प्रतिष्ठा मानी जाती है और हसीलिये इन्हें पुरुषार्थ कहा जाता है, पर भक्ति (स्नेह प्रेम) जहाँ यावन्मात्र प्राणियों में विराजमान है वहाँ अन्य अवशिष्ट पुरुपार्थी के साथ वह महामानव का भूपण है। अतः निःसंन्दिग्ध भक्ति एक स्वतंत्र पुरुपार्थ है, और सर्वोत्कृष्ट अपरिहाय कर्तृष्य।

#### भक्ति और भागवत-

श्रीभागवत भक्तिजनिका सात्वत-संहिता है, इसका मुख्यतम प्रयोजन श्रङ्गांपांगों के साथ भक्ति की प्रतिष्ठा करना है। यह सब उस

महापुराण के माहात्म्य में सुविस्तर विर्णित हैं। द्यामय परमात्मा के स्वरूप प्रीति (त्रानन्दमयता) के एक-एक कर्ण को लेकर ही तो यह विश्व प्रतिष्ठित है 'अस्येव आनन्दस्य अन्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्ति' 'आनन्दा-द्वे खिल्वमानि भूतानि जायन्ते' आदि श्रुति वचन इसी की पृष्टि करते हैं। यह प्रीति (भोक्त स्नेह) प्रसरणशील है, आधार पात्र के अनुसार संकुचित और विस्तृत दोनों रूप धारण करती है। वह जहाँ भौतिक पदार्थ में सीमित हो जाती है, एकांगी, जुद्र विकृत रूप लेती है, जिसे मूलतः असंपृक्त हो जाने के कारण विनाश का भय बना रहता है। एक धारा जो मूल स्त्रोत से छूट गई हैं, अपावन, अतृतिकर, अथच उद्वेजक हो जाने से विनाशक बन जाती है, पर जहाँ व्यापकता से उसका निर्वाध, नित्य अविरत्त संबंध बना रहता है वह तृति, सन्तोप और परमपावनता को लेकर कल्याण-साधिका भगवती गङ्गा के रूप में जगद्वन्द्य बन जाती है, उसमें कल्मपनाशन के साथ पावनता का भी समावेश हो जाता है।

परमात्म-विषयक भक्ति—जिसे शास्त्रों में 'सुदृदृ सर्वतोधिक स्नेह'' कहा जाता है, इसी प्रकार की है; लौकिकता से दूर दिव्य स्वरूप है। श्रीर इसी का भागवत में प्रतिपादन, संस्थापन है। श्रतः भागवत का श्रामुक्तिकवेद्यं श्रानिवचनीय ही, माहात्म्य है। यह श्रपने दिव्य स्वरूप को लेकर लोक श्रीर परलोक दोनों को जीवन प्रदान करती है।

भक्ति, निःस्वार्थ प्रेम, स्नेह—जो भौतिक पदार्थों की परिधि से कर अध्यात्मिक और आधिदैविक रूप में आत्मरूप व्यष्टि और परमात्मरूप समिष्ट में होता है निगु ग भक्ति कहलाता है।

इस प्रकार की अहेतुकी अव्यवहित भक्ति का ही निरूपण श्रीमद्भागवत में किया गया है।

धर्मश्चार्थश्च कामश्च मोत्तश्च परिकीर्त्यते । सर्वत्रेव पुरागोषु ।

इत्यादि मत्स्यपुराण के कथनानुसार सभो पुराणों में चतुर्वर्ग का परिकीर्तन हैं। 'पुराण-सार' नामक प्रन्थ में कहा गया है कि पुराण भक्ति के दर्शन हैं। एतावता उनकी पद्धति के अनुसार भागवत में भी पक्च पुरुषार्थों का वर्णन और विवरण अधिगत होता है। यह पाँच पुरुषार्थ नित्य काम्य भेद से दो-दो प्रकार के हैं:—

- १. धर्म—अतिथि पूजन सरकार आदि नित्य। पयोत्रत आदि काम्य।
- २. काम-स्वास्त्री में ऋतुगमनादि नित्य। आग्नीध्र का पूर्विचिति के अनुसार काम, काम्य।
- ३. अर्थ-ब्रह्मण का कुसूलधान्यादि संग्रह नित्य। इला के समान पुरुषत्व का अर्थ, काम्य अर्थ।
- ४. मोत्त-सायुज्य नित्य मोत्त । सालोक्य प्राप्ति काम्य मोत्त ।
- ४. भक्ति शास्त्रोक्त स्वाभाविक भक्ति का अनुष्ठान नित्य। कामनार्थ कृत भक्ति काम्य।

इस परिभाषा के अनुसार भागवत में सभी प्रकारों का वर्णन है। श्रीवल्लभाचार्य ने 'सर्वनिर्ण्य' श्रादि स्वसिद्धान्त-प्रतिपादक-प्रत्थों में कहा है कि—पुराण अनन्त हैं श्रीर वे सात्विक, राजस, तामस, भेद से त्रिविध गिने जाते हैं। श्वेतवाराह कल्प के जीव त्रिविध हैं, श्रतः उनके अधिकार परत्वेन त्रिविध प्रकारक पुराण उपलब्ध है। वेद्व्यास ने उनके प्राप्तव्य फलों का उल्लेख कर उन उन पुराणों का विस्तार किया है। यद्यपि सभी पुराणों का फल मुक्ति-प्रतिपादन है श्रीर वे फलश्रुति में ऐसा ही कहते हैं, तथापि मुक्ति सात्विक पुराणों के द्वारा ही सम्प्राप्त होती है।

सभी पुराणों में मुक्ति निरूपण का एक रहस्य है। प्राकृतिक गुणों का परित्याग कर निगुण अवस्था प्राप्त करना ही मोद्य है जिसमें बन्धन-विमोक का अर्थ छिपा हुआ है। गीता के अनुसार गुण ही बन्धन कर्ता है—[अ०१४] यह गुण सहसा विनिवृत नहीं हो जाते। साधनों के द्वारा-जो कि स्मादिकारानुसार शास्त्रावरण से होते हैं— क्रमशः इनका विलय होता है। तम रज में, रज सत्व में, सःव निगुणता में विलय को प्राप्त होता है, अतः जिस प्रकार तामसी जीव तामस पुराणोक्त साधनानुष्ठान से राजसिकता को मोद्यह्य में प्राप्त करते हैं, इसी प्रकार अन्य भो। वे अन्ततोगत्वा सात्विक पुराणों के प्रतिपादित साधनों के द्वारा निगुणता को प्राप्त कर लेते हैं। और क्यों कि 'हरिहिंनिगुणः साद्यात् पुरुषः प्रकृते. परः' ''तं भजन्निगुणों भवेत् '—[भाग०] आदि वचनों से भगवान श्रीहरि प्रकृति से परात्पर, अदर से पर निगुणा है, उनकी सेवा करने वाला भी गुणों का अति-

क्रमण कर निगु णता को प्रात हो जाता है। श्रीभागवत इसो प्रकार का निगु णता-साधक सर्वोत्कृष्ट शास्त्र है, श्रीर उसमें श्र-ततोगत्वा सभी के परमानन्दात्मक मोत्त का प्रतिपादन पद्पद पर किया गया है। श्रीभागवत के सतत श्रभ्यास, मनन श्रीर एकान्तभाव श्रवण से भी उक्त उद्देश्य की सिद्धि होती है, श्रनुप्रहकातर परमात्मा शीघ्र ही ऐसे साधक श्रीता के हृद्य में निविष्ट होते हैं, कहा है——

धर्मः प्रोञ्जित कैतवोऽत्र परमोनिर्मत्सराणां सतां "वेद्यं वास्तवमत्र वस्तुशिवदं तापत्रयोन्मूलनं श्रीमद्भागवते महामुनि कृते किवा परैरीश्वरः सद्यो हृद्यवरुद्धय्तेऽत्र कृतिमिः शृश्रूषुमिस्तत्यद्मणात्। भा० १, १, २.

## भागवत और पुराण—

वेदों के शाखा प्रशाखा रूप विस्तार, गीता के प्रवचन और उत्तर मीमांसा के निर्माण तथा महाभारत प्रथन के अनंतर भी जब महर्षि कृष्णद्वेपायन को आत्मसन्तोष नहीं हुआ, तब उन्होंने भग-वत्प्रेरण्या समागत देविप नारद के उपदेश से समाधि में भगवत्स्वरूप के दर्शन कर भागवत रूप भगवत्चिरित्र का गान किया और नियृत्ति निरत, परमहंस, राकीय आत्मज, भगवान् शुकदेव को इसका अध्ययन कराया। उन्होंने भवतापद्ग्ध महाराजा परीचित को सप्ताह में अवण करा कर इसके प्रत्यच्च चमत्कार का परिदर्शन कराया, तबसे यह महा-पुराण सांसारिक जीवों के सकलकत्ययनाशन के जिये उद्घोषणा करता चला आया है। उसके द्वारा आराधकों का अनुपम चेम होता है।

भागवन की गणना पुराणों में की जाती है। पुराण के प्रति श्रीवल्लभाचार्य ने कहा है—'पुराणं वेदवत् पूर्वसिद्धं सर्वांपयोगि तत्' [ सर्व० नि० ४८] अर्थान जैसा कि श्रुतिवचन हैं पुराण पब्चम वेद हैं, वे वेद के समान ही पूर्वसिद्ध हैं। वेद की अपेद्या इसमें विशेषता है कि—यह द्विज और द्विजेतर स्त्री शुद्रादि सभी के लिये उपयोगी है।

चारों पुरुपार्थ दो प्रकार के हैं:--१. ईश्वर विचारित, २. जीव विचारित। ईश्वर विचारित वैदिक और जीव विचारित पौराणिक पुरुपार्थ कहलाते हैं। वेद में ईश्वर विचारित ही पुमर्थ हैं. और पुराण में दोनों प्रकार के पुमर्थों का आख्यान है। अतः वे इस रूप में भी सर्वीप-

योगी माने गये हैं। जिस प्रकार आत्मा के लिये देह गेह और उपकरण उपादेय होते हैं, उसी प्रकार धर्म के लिये भी तीनों स्थिति-स्थापक-तया अपेक्तित हैं।

- १. धर्मरूप आत्मा के लिये देहस्थानीय औत धर्म है,
- २. गेह स्थानीय स्मार्त धर्म, और
- ३. उपकरण स्थानीय पौराणिक धर्म है।

उनकरण के बिना जैसे गेह और देह दोनों अकिंचित्कर हैं उसी प्रकार धर्म भी स्मार्त और पौराणिक धर्म के बिना अनुपयोगी-सा रह जाता है।

सभी प्रकार के पुरुषार्थी और नित्यकान्य कर्मी का यथावत् स्वरूप पुराणों के बिना समम में नहीं आ सकता। तदनुसार 'इतिहास पुराणान्यां वेदं समुप्रवृंहयेत्' जैसे वचन चिरतार्थ होते हैं। 'पुराणं हृदय स्मृतं' का भी ऐसा ही रहस्य है। धर्मस्वरूप परमेश्वर का श्रुति-स्मृति नेत्रयुगल और पुराण हृद्य है। तात्पर्य यह है कि—पुराणों के सहयोग से ही कर्तव्याकर्तव्य का परिज्ञान हो सकता है और श्रीभागवत इन सब में मूर्धन्य होने के कारण विशेष प्रभावशाली है।

शाखारूप में जैसे वेद अनन्त हैं, पुराण भी। कल्पभेद और त्रिविध जीवों के अधिकार-निरूपण के कारण इनकी संख्या १८ मानी गई है। समस्त पुराणों का सार श्रीमद्भागवत है, एतावता अष्टादश साइस्त्री इस सहिता में अठारहों पुराणों का समावेश-सा है। यह विभाग मत्स्य पुराण के अन्तिमाध्याय में, श्रीवल्लमाचार्य द्वारा प्रणीत 'सर्वनिर्णय निबन्ध' की (४८ से ०१) कारिका आं और उसके आवरण-भंग टीका में बताये गये हैं। स्थान संकोच से उनका निर्देश यहाँ नहीं किया है। इन महापुराणों के उपपुराणां का परिचय भी वहीं से मिल सकता है।

पुराणों के लक्षण पुराणों में ही प्रमंगोपात कहे गये हैं।

'' सर्गोस्याथ विसर्गश्च वृत्तीरच्चान्तराणि च
वंशो वंशानुचरितं संस्था हेतुरपाश्रयः।
दशमिर्लच्चणेर्युकः पुराणं तद्विदोविदुः
केचित्पञ्चविधं प्राहुर्महदलप-व्यवस्थया।।"

इस कथन में दश लच्चण लित महापुराण और पञ्च लच्चण लिचन उपपुराण कहलाते हैं। भागवत दशों लच्चणों के सविस्तर

कथन से महापुराण कहलाता है, इसकी श्लोक संख्या १८०० है। स्कन्ध पुराण में कहा है—

यंथोष्टादश साहस्त्रो द्वादशस्कंध संयुतः हययीव बहा विद्या यत्र वृत्रवधस्तथा। गायत्र्या च समारंभस्तद्वे भागवतं विदुः।

## इस विषय में पद्मपुराण में कहा है—

इदं भगवता प्रोक्तं चतुःश्लोक्यां स्वयंभुवे। नारदाय स वे मह्य मवोचन्मुनये ह्यहम्। शुकाय बहाराताय स तु राज्ञे मन्यवे। शुकोक्तं विष्णु राताय सदिस बम्हवादिनाम् श्रीमद् भागवतं नाम सुनधां तमसः परम्।

श्री भागवत का मूल और सार चतुःश्लोकी भागवत है, जिसे सबसे प्रथम भगवान् प्रितामह ने नारद को उपदेश दिया था। यह चतुःश्लोकी भागवत में द्वि० स्क० ६ अ० ३१ से ३३ श्लोक तक मानी जाती है।

आचार्यश्री ने भागवत के सम्बन्ध में 'यत्राविकृत्य गायत्रीं वर्ण्यते धर्मविस्तरः वृत्रासुरवधोनपेतं तद् भागवतिमध्यते' लक्षण कह कर उसके स्वरूप का निदर्शन कराया है।

जैसा कि महापुराण का स्वरूप लच्चण है, श्रीभागवत में वह पूर्ण अनुस्यूत है। स्वयं वहाँ कहा है—

" अत्र सर्गों विसर्गश्च स्थानं पोषरा भूतयः मन्वन्तरेशानुकथा निरोधो मुक्तिराश्रयः"

श्रीभागवत में द्वादश स्कंघ श्रीवल्लभाचार्य के मत से ३३२ छोर छान्य के मत से ३३४ छध्याय तथा छठारह हजार श्लोक हैं, जिनमें उवाच छोर छध्यायान्त की पुष्पिका भी सम्मिलित है। प्रचलित पाठों में कई स्थानों पर छावश्यक 'उवाचों' की न्यूनता है।

#### भागवत का वैशिष्टय—

श्रीवेद्ट्यास कृत भागवत में जिस धर्म का प्रतिपादन है, वह बड़ा ही ट्यापक सार्वजनिक और निष्कपट है। इससे ही वास्त्विक वेद का परिज्ञान होता है। श्रीवल्लभाचार्य ने अध्य धर्मों के साथ भागवतोक्त धर्म की तुलना करते हुए कहा है कि ऋन्यत्र सभी धर्मों में कापट्य की प्रतीति है, जो भागवत में नहीं होती।

उदाहरणार्थ-

- १. वैदिक धर्म यज्ञादि के स्वर्ग फल से अम होता है कि 'स्वर्ग' लोक है या आत्मसुख। क्योंकि स्वर्ग दोनों का नाम है।
- २. स्पार्त धर्म आचारादि है, इनमें प्रवृत्ति-संकोचनार्थ वस्तुओं के गुग दोषादि का कथन है, जैसे 'शुद्ध च शुद्धी विधियेते समानेष्वपि' वस्तुषु'।
- ३. सत्यादिक भी धर्म हैं, पर इनमें व्यवहारार्थ व्यवस्था है, जैसे कहा है 'स्त्रीषु नर्म विवाहे च वृत्यर्थे प्राण संकटे गो ब्रह्मणार्थे हिंसायां नानृतं स्याङजुगुप्सितम् "।
- ४. तपश्चर्यादि योग धर्म हैं। परन्तु "कर्षयन्तः शरीरस्थं भूतशाममचेतसः" श्रादि वाक्यों से इसकी उत्तमता में भ्रम होता है।

तात्पर्य यह कि जहाँ भी विधि निषेध का सम्बन्ध है, वहीं कापट्य की संभावना है। परन्तु भागवत प्रोक्त श्रवण कीर्तन श्रादि भागवत धर्म में कहीं भी ऐसा नहीं है। श्रिधकारी प्रयोजन साधन श्रीर फल इन चारों दृष्टियों से यह प्रोज्मिनत कैतव धर्म सबके लिये समान रूप से श्रनुष्ठिय है। यह भागवत धर्म, भगवत्येम, भगवत्सेवा श्रीर भगवत्साचात्कार के लिये किया जाने वाला कोई भी प्रयत्न कहलाता है। इसमें —

- १. अधिकारि-रूप में मानव, दानव, सुर, असुर, पशु, पत्ती आदि कोई भी सचेतन प्रयत्नशील इसका अनुष्ठाता हो सकता है।
- र. प्रयोजन रूप में सकाम, निष्काम सभी प्रकारों का इसमें अङ्गीकार है।
- ३. साधन-रूप में न केवल शास्त्रोक्त आचरण अपितु निषिद्ध मानिमक भाव काम, क्रोधमय द्वेष आदि की भी एकतानता संमिलित की गई है. जिसके कई उदाहरण विद्यमान हैं।
- ४. फल-रूप में भगवत्सा चात्कार भगवदानन्द सभी को निर-तिशय रूप में मंप्राप्त होता है।

एतावता इस प्रकार के विशुद्ध सर्वतो मधुर भागवत धर्म का प्रतिपादक श्रीमद्भागवत शास्त्र अपनी आप उपमा है। इसका वर्चस्व ही निराला है। जैसा कि कहा गया है, इसमें चतुर्विध विशेपताएँ प्रत्यत्त दृष्टिगो वर होती हैं—

- (क) निर्मत्सर सत्पुरुषों के प्राज्ञित कैतव धर्म का इसमें प्रतिपादन होने से इसमें प्रतिपाद्य विषय कृत वैशिष्ट्र य है।
- (ख) तापत्रय का उन्मूलक वास्तिविक वेद्य वस्तु का निरूपण किया जाने से इसमें ज्ञान-सम्बन्धिनी विशेषता है '
- (ग) महामुनि वेदव्यास कृत--समाधि में अनुभूत-होने से इसमें कतृ कृत महत्व विद्यमान है। और—
- (घ) इसके अध्ययन पाठ श्रवणादि से वक्ता श्रोता के हृद्य में सङ्ग ही परमात्म श्रवस्थिति हो जाने के कारण इसमें फल सम्बन्धिनी विशेषना का साचात्कार होता है।

समस्त वेद पुराण शास्त्र आदि की अपेद्या भागवत में रूपान्तर से मुहु: मुहु: पानेच्छा को जागरित करने और रुचि उत्पन्न करते रहने की सबसे अधिक चमत्कृति है। कहा गया है--

> 'आदि मध्यावसानेषु वैराग्याख्यान-संयुतम। हरिलीला कथात्रातामृतानन्दितसत्सुरम्।'' भा.द्वा. १३, ११

अर्थात् वैराग्य के कड़वे घूँट को इसमें हरि कथामृत की मधु-रिमा ने ऐसा सुस्वादु बना रक्खा है कि जिससे आदि मध्य अवसान सभी में अवगा विरक्ति नहीं होती और लालसा ही उत्पन्न होती जाती है। इसे पीने के लिये स्वर्गवासी देव भी लालायित रहते हैं। राजा परीचित के लिये जीवन देने में इसका रख्न मात्र भी विनिमय नहीं किया गया।

अन्य पुराणों की अपेता इसमें एक अद्भुत प्रसंग है, जो इस रूप में कहा है।

> ''किलिमल-संहित-कालनोखिलेशो हिरिरितरत्र न गीयते हयभी द्याम् । इह तु पुनर्भगवानशेष मूर्तिः परिपिठतोनुपदं कथा प्रसंगैः।'' भा० द्वा० १२. ६४

मानव जीवन के उद्घार के लिये धर्माचरण की परम त्रावश्यकता है। इसके लिये अन्य सहयोगियों की भी अनुकूल उपस्थिति कारण मानी जाती है, जैसा कि गीता में निर्दिष्ट है, देश, काल, द्रव्य, कर्ता, मन्त्र और कर्म प्रकार इन छः की निर्दोषता से आचरित धर्म फलदायक होता है, इसमें से एक के भी विषम या असमीचीन होने पर अपेन्तित कोमना सिद्धि नहीं होती। पर कलिकाल में यह सब निर्दुष्ट नहीं मिल सकते। श्रीवल्लभाचार्य ने कहा है—

> कालादि धर्म-हेतूनामभावात् साम्प्रत किल वेदस्पृति पुराग्णानामर्थाः सर्वहि बाधिता।

यथावत् अनुष्ठान का परिज्ञान न होने से मुख्य पुरुषार्थ की संसिद्धि में अन्तराय आजाता है, एतावता किसी ऐसे प्रमेय बल से परिपुट हो। ऐसे प्रबल प्रमाण की आवश्यकता है, जो असहायशूर होकर मानवमात्र का समुद्धार कर सके। भागवत में वर्णित महात्म्य के अनुसार यही एक ऐसा शास्त्र है जो किलकालादि सभी की उपेन्ना कर प्रयोजन की पूर्ति करा सकता है। कारण कि इसमें प्रमेय स्वरूप श्रीप्रभु का स्वरूप तेज अधिष्ठित है। कर्भ और ज्ञान के लिये असामियक इस किल में तो प्रस्तुत सात्वतसंहिता का ही बोलबाला है। इसकी कथा सुन कर तो ज्ञान वैराग्य भिक्त का त्रिक भी तरुण हो गया था। स्वधाम में पधारते समय भगवान श्रीकृष्ण ने उद्धर्व की प्रार्थना पर अपना तेज इस शास्त्र में प्रतिष्ठित किया था।

श्रीभागवत सर्व वेदों का सार है, रस है, यह निगम कल्पतर का परिपक्व फल है श्रीर शुक के मुख से संस्पृष्ट हो जाने के कारण तो भक्ति रस से सरावोर होकर श्रमृत को तिरस्कृत कर देने वाला हो गया है। इसके श्रमुशीलनानन्द के श्रागे तो निर्वाण लवण जैसा चार लगता है। श्रीवल्लभाचार्य का कथन है कि—''निगम कल्पतरोर्गलितं फलं" कहने में काश्य के श्रमुसार यहाँ रूपक का वर्णन नहीं किया गया है, प्रत्युत श्रचरात्मक न्यापि वैकुन्ठ में प्रण्य बीज से उत्पन्न वेदकल्पपाद्म है। न्यास रूप में जब भगवद्वतार हुआ श्रथवा श्रादि नारायण का प्राकट्य हुआ तब मूर्तिमान् यह उसका रसात्मक फल इस्लिये भूतल पर लाया गया कि इससे यावनमात्र जनों का कल्याण हो। रसात्मक

वेद प्रतिपाद्य भगवानं का रस भागवत में प्रकट हुआ है, यह निर्वीज दाडिम बीज के समान रस ही है, इसमें हेय अंश कुछ भी नहीं है।

#### भागवत का त्रिविध स्वरूप—

परमात्मा द्वारा रचित सृष्टि दो प्रकार की है, एक रूप सृष्टि दूसरी नाम सृष्टि। जिस प्रकार भगवान का स्वरूप सौंदर्य सर्वत्र ब्रह्मांड में लिचत होता है, फिर भी उसकी पराकाष्टा श्रीकृष्णावतार में ही उनके श्रीविष्रह से ही मूर्तिमान हुई थी, उसी प्रकार सर्व शास्त्रों में विप्र-कीर्ण होने पर भी नामसृष्टि के सौंदर्य की ऐकान्तिक परमाविध्य भागवत शास्त्र में ही दृष्टिगोचर होती है। भगवन्नामात्मक श्रीभागवत का स्वरूप तीन प्रकार का है:—

- १ आधिमौतिक स्वरूप—अठारह हजार श्लोक, द्वादश स्कंध और ३३२ अध्यायात्मक होकर जो शास्त्र स्वरूप है। इसकी दशम स्कंध की १२ वीं, १३ वीं और १४ वीं अध्याय प्रक्तिप्त मानी गई है, वैसे ३३४ अध्याय हैं। अधिकांश आचार्य इसी रूप में इसे परिगृहीत करते हैं। आधिमौतिक पुरतक रूप में दैवी भावना के साथ इसका पूजन होता है, जो कल्याग्यद है।
- २. आध्यातिमक स्वरूप जिसका 'निगम करपतरो' इस श्लोक से प्रतिपादन है और जो सर्ग विसर्ग आदि दशविध भगवल्लीलाओं का वर्णनात्मक आधार है। गायत्री इसका बीज, वेद वृच और स्वयं फल है।
- 3. आधिदेविक स्वरूप—भगवान श्रीकृष्ण का साचात् तेज स्वरूप श्रीश्रङ्ग, जिसके द्वादश स्कंध १२ श्रङ्ग हैं। प्रति दो-दो स्कःधों में भगवान के ६ गुणों का वर्णन होने से धर्म रूप श्रीर स्वयं साचात् धर्मी रूप है।

भागवत के सन्बन्ध में कह सकते हैं कि वह लोक दृष्टि से एक शास्त्र है, प्रन्थ है। पौराणिक की दृष्टि में महापुराण है, वेदान्तियों की दृष्टि में परमहंस संहिता है, भक्तों की दृष्टि में सान्वत-संहिता है तो तत्वज्ञों की दृष्टि में समाधिभाषा है और वैष्णवां की दृष्टि में भगवान का साज्ञात् स्वरूप है। भागवत सब कुछ है। इसे सभी दृष्टियों से विचारा और उत्कृष्ट सिद्ध किया जा सकता है।

वेद, स्मृति, पुराण, गीता, ब्रह्मसूत्र आदि में वर्णित सिद्धांतों का समन्वय करने पर विदित होता है कि ईश्वर का रूप विविध होते हुए भी विश्लेषणात्मक ढङ्ग में द्विविध माना जा सकता है। निर्विशेष सविशेष, निराकार साकार, निगुण सगुण, सूदम स्थूल, निधर्मक सधर्मक, व्यक्त अव्यक्त, तिरोभूत आविभूत, प्रकट अप्रकट, व्यापक परिच्छिन्न। वेद तथा कुछ शास्त्र उसके एक ही अव्यक्त निराकार निगु ए जैसे ही स्वरूपों का समर्थन करते हैं, पर भागवत में उसके उभय विध स्वरूपों का जो सामञ्जस्य स्थापित किया गया है वह वास्तव में ईश्वर की ईश्वरता का समर्थक है, उसमें विशुद्ध सर्वधमिश्रय ब्रह्म का सप्रमाण सोदाहरण अथवा सयुक्तिक सांगोपांग दर्शन होता है. और तदानुसार यह कहना पड़ता है कि यदि भागवत ने ऐसा प्रयास न किया होता तो ब्रह्म का वास्तविक रूप ज्ञान में से विलुप्त ही हो गया होता। इस ब्रह्म को इस परम तत्व को वेदान्त में ब्रह्म, स्मृति में परमात्मा और भागवत में भगवान शब्द कहा गया है। सम्प्रति जो वेद उपलब्ध है वह बहुत न्यून है, उनका बहुत कुछ ऋंश विलुप्त तिरो-भूत हो गया है, अनुपलब्ध उस वैदिक अंश में क्या था? इसके जानने के लिये श्रीभागवत का अवगहन जितना उपयोगी है उतना श्रान्य नहीं। भागवत ब्रह्म के सम्पूर्ण रूप का हमें साचात्कार कराती है। यदि भागवत न होती तो असफल वृत्त के समान वेद भी निरर्थक हो जाता। भागवत की विद्यमानता से ही वेद की कल्पपाद पता है।

भागवत का माहात्म्य कई पुराणों में वर्णित है, पर पद्मपुराण उत्तरखंड के १ से ६ अध्याय और स्कंध पुराण के द्वि० खंडतान्तर्गत वैद्याव खंड के १ से ४ अध्याय इस पर अच्छा प्रकाश डालते हैं। और इन्हीं सब वैशिष्टयों सरसताओं गंभीरताओं के कारण यही १८ पुराणों के अन्तर्गत सर्वोच्च महापुराण है। देशी भागवत को जो लोग मानते हैं वह निरर्थक वाग्वितण्डा है। इस पर अनेक आचार्य और अनेकों प्रकांड विद्वानों के द्वारा विरचित विविध सिद्धान्त वादिनी टीकाएँ इसका प्रबल समर्थन करती है।

भागवत शास्त्र का समग्र प्रतिपाद्य विषय भागवत में ही दो तीन स्थानों पर कहा गया है, पर उपसंहार में इसका सुन्दर स्पष्टीक (ण हुआ है, जो इस प्रकार है—

स्रित तः साद्वात् सर्वपापहरो हिरः नारायणो हृषीकेशो भगवान् सात्वतां पतिः। ३ स्रित्र बम्ह परं गुद्धं जगतः प्रभवाप्ययम्। ज्ञानं च तदुपाख्यानं प्रोक्तं विज्ञान संयुतम्॥ ४ भिक्तयोगः समाख्यातो वैराग्यं च तदाश्रयम्।

इस प्रकार द्वादश स्कन्ध के द्वादशाध्याय में कह कर ४४ वे ऋोक तक समस्त वर्णनीय विषय आदि का परिगणन किया गया है। स्थान संकोचवश यहाँ लिखा नहीं जा सकता।

भागवत कथा प्रसङ्ग—संवाद रूप में विद्यमान संहिता है, जिसमें कई पारस्परिक प्रश्नोत्तर और संवाद हैं, तथापि निम्नलिखित मुख्य हैं जो उनकी अधिकारपरता का बोधन कराते हैं।

- १. शौनक सूत संवाद-प्रारंभ से लेकर समाप्ति तक चलता है।
- २. मरीचित शुक संवाद द्वि० स्कंघ से लेकर द्वा० स्कन्ध के पष्टाध्याय के सप्तम ऋोक तक है।
- ३. विदुर मैत्रेय संवाद तृ० स्कंध पञ्चमाध्याय से चतुर्थ स्कंध की समाप्ति तक हैं।

शुद्धाद्वेत सिद्धान्त के मंदिर में श्रीभागवत का स्वरूप श्रीकृष्ण को उस लीला का बोधक है जिसमें वे श्रीगिरिराज गोवर्द्धन की निकुंज-द्वार पर स्थित होकर जीवां को आश्रय-दानार्थ वाम वर से आहान कर रहे हैं। भागवत निबन्ध में श्रीवल्लभाचार्य ने कहा है—''उत्हिप्त हस्त: पुरुषो भक्तमाकारयत्युत '' मा। वहाँ मङ्गलाचरण करते हुए कहा गया है:—

''श्रीकृष्णां सिच्चदानन्दं दशलीलायुत सदा सर्वभक्त समुद्धारे विस्फुरन्तं परं नुमः '' भा० त० नि० ?

आचार्य भागवत को साज्ञात् श्रीकृष्ण स्वरूप मान कर द्वादश स्वन्धों का '' द्वादशांगो ह वे पुरुषः '' इस श्रुतिवचन के अनुसार उनके समाधि में अधिगत किया है। उसका साद्यात् दर्शन किया है। ''अपरयत् पुरुषं पूर्णम्'' इत्यादि वाक्यों से इसका उल्लेख है। पूर्ण-पुरुषोत्तम के दर्शन के अनन्तर सर्वपदार्थ विषयक यथावत ज्ञान व्यास को हो गया। जैहा कि श्रुति में कहा है—''यस्मिन् विदिते सर्वामिदं विदितं भवतीति''। तब समस्त पदार्थावबोध हो जाने पर जो प्रमाण लोकरीति सिद्ध और परमत सिद्ध था उसका भी उन्होंने समाधि में अनुभव किया था। अतः समाधि में अनुभृत होने के कारण सभी भागवत समाधिभाषा है। इसके बीच में लौकिक और परमत रूप से जितने अंश का उन्हें अनुभव हुआ, उतना अंश 'लौकिक' और 'परमत' कहा जाता है।''

''फिर भी स्वयं व्यास के—भाषास्तु त्रिविधाः प्रोक्ताः'' इस कथन से कुछ भाग विशेष समाधि-भाषा सा सिद्ध होता है। यह तीनों भाषाएँ प्रमाण गणना में त्राती हैं, क्यों कि यह भी मिध्यार्थ का प्रति-पादन नहीं करती। ब्रह्म नानावादानुरोधि है, त्रौर लोक उसका लीला-चेत्र है। प्रमाण की जहाँ परिभाषा है वहाँ कहा जाता है कि—वह त्रबाधित त्रौर अनधिगत क्रर्थ का प्रतिपादक होना चाहिये'' इस हिसाब से लौकिक क्रीर परमत दोनों भाषाक्रों में यह लच्चण घटित नहीं होता। क्यों कि लोकिक भाषा लोकरीति से ही त्रौर परमत भाषा पर रीति से ही त्रभिप्राय व्यक्त करती है, उसमें कुछ भौलिकता नहीं होती। यह दोनों भाषाएँ समाधिभाषा की पोषिकाएँ हैं, त्रातः मुख्य प्रामाण्य देने से कोई इनका महत्व सिद्ध नहीं होता।

#### मान्यता—

शुद्धाद्वैन सिद्धांत में भागवत के लिये किस प्रकार की मान्यता प्रचितत है, इसे इस प्रकार समका जा सकता है--श्रीवल्लभाचार्य ने स्वकीय प्रन्थों में कहा है--

- १. विचार और चिंतन के बिना भी श्रीमागवत के श्रवण मात्र से ईश्वर हृदयारूढ़ हो जाता है, इससे भागवत सर्वोत्कृट है। [भा० प्र०१, २ सुबो०]
- रे. भागवत साज्ञात् निगम कल्पतरु का परिपक्व फत्त है, इसके असृत को भी तुच्छ कर देने वाले भक्तिरस का सदा पान करना

चाहिये। यह शुक के मुख संस्पर्श से और भी अधिक मधुर हो गया है। [भा० प्र०१, ३, सु०]

- ३. भागवत का खरूपोत्कर्ष निम्न चार बातों से सिद्ध है:-
- (क) प्रमेय रूप से--जिस प्रकार भगवान् स्वभक्तों के प्रति श्रमाधारण अनुभाव रखते हैं, भागवत भी स्वकीय चिन्तकों के प्रति उसी प्रकार अनुभावमय है, क्योंकि वह भगवद्रूप है।
- (ख) प्रमाण रूप से-यह निखिल निगमागम का सार है, जिस प्रकार सर्वप्रमाण-मूर्धन्य वेद परमात्मा का प्रतिपादन करता है उसी प्रकार भागवत भी प्रमेय-साधक प्रमाण है।
- (ग) असाधारणता से-भागवत जैसा रस अन्यत्र कहीं उपलब्ध नहीं होगा।
- (घ) साधनोत्तमता से—भागवत अध्यात्मदीप है। अन्य साधनों में तो परावलंबी भाव होता है, यह दीप होने के कारण स्वयं आदम परमात्म तत्त्व का प्रकाशक है, सर्व सुलभ है।
- ४. सर्वभय का निरर्थक सायुज्य, वैदिक या भागवत प्रकार से ही ऋधिगत हो सकता है। पर वैदिक प्रकार तो त्रैवर्णिक मात्र से हो उपादेय है, उन्हों तक सीमित है, भागवत प्रकार से सायुज्य सबके लिये सुलभ है। [भा० द्वि० १, ७, सु० ]
- ४. विशेषतः किल में धर्म के साधक छै अङ्ग-देश, काल, द्रव्य छादि शुद्धतया दुर्लभ हो गये हैं, छतः धर्माचरण से सिद्धि यद्यपि छसंभव है तथापि धर्म शास्त्र के छनुसार हो छाचरण करना छावश्यक है, इसमें भी यदि भागवत का छाश्रय लिया जाय तो उद्धार छोर सफलता छवश्य मिलती है-[ "सर्व नि० नि० कारिका २२४]
- ई वेद और गीता में जिस धर्म का वर्णन है उसी को वेदव्यास ने सर्व-निर्णय पूर्वक भागवत में कहा है। समाधि में अनुभूत ज्ञान होने के कारण और इसमें भक्ति के संमिश्रण से उस धर्म का श्राचरण करने पर पतित होने का भय नहीं है, क्यों कि इसमें सर्व-भय-मोचक और विश्वोद्धार-परायण श्रीहरि का श्रनुपम प्रसङ्ग वर्णित है। वर्णाश्रम धर्म श्रादि की श्रपे ज्ञा भागवत धर्म निरापद है। [सर्व० कि विश्वेर, ३४]

- ७. नित्य श्री भागवत के पाठ से श्रीप्रभु की भक्ति सिद्ध होती है जो सर्वमनोरथ साधक है। [सर्व० नि० नि० का० २४४]
- द. श्रीभागवत का वृत्ति के लिये उपयोग नहीं करना चाहिए। यह त्राग्रह इस प्रकार का होना चाहिये कि प्राण सङ्घट में हों तो भी एतद्र्थ उसका उपयोग नहीं करना चाहिए। सद्भावना से श्रवण कराने पर यह स्वयं वृत्ति की परिपृत्ति कर देती है। [सर्व० नि० नि० २६६, ६६७]

साधनं परमेति द्धि श्रीभागवतमादरात् पठनीयं प्रयत्नेन निर्हे तुकमदम्भतः।" [ सर्व० नि० २२५ ]

निष्काम और निर्मम भागवतानुष्ठान परमोत्कृष्ट मगवःप्राप्ति का साधन है।

- ध् भागवत के द्वारा प्राप्त होने वाले फल का क्रम एक प्रकार से यह है-- सर्वसन्देह राहित्य, सर्वत्र निर्भयता, परम प्रेम, भगवत्क्रवा, ज्ञीर साज्ञात् भगवत्प्रवेश--[भाग० नि०२२]
- १०. भगवान् श्रीकृष्ण जब तक भूमंडल पर व्यक्तरूप में लीला करते रहे, उनके स्वरूप सामर्थ्य से ही सबका उद्धार होता रहा। उस समय साधन की परमावश्यकता नहीं थी। पर जब वे स्वधाम पधारे तब जीवों का संसारभय से त्राता कोई नहीं रहा, एतद्र्थ उनके नामात्मक श्रीभागवत का प्रादुर्भाव हुद्रा, कृपा कर उन्होंने श्रीभागवत में स्वकीय तेज प्रतिष्ठित किया श्रीर तब से भागवत द्वारा उद्धार का मार्ग खुला। सर्व प्रथम इसका उद हरण राजा परीचित का प्रसङ्ग है- (भाग० नि० का० ८६)
- ११. जगतीतल में द्विविध जीव हैं, एक निवृत्तिपरायण दूसरे प्रवृत्तिपरायण। प्रथम कोटि के जीव तो स्वत. भगवच्चरित्र- अवण में संलग्न रहते हैं, क्यों कि भगवान् का स्वरूप ही इसी प्रकार का है। कहा गया है--

त्रात्मारामाश्च मुनयो निर्मन्था त्राप्युरुक्तमे कुर्वन्त्यहेतुकीं मिक्त मित्थंभूत गुणो हिरिः। [ भा०.... ] परन्तु प्रवृत्ति परायण जीव भगवान् के प्रति ष्ठाकृष्ट न होकर विषयों के प्रति श्राकृष्ट होते हैं। उन्हें जो विषय रुचता है, जहाँ उन्हें श्रिधिक स्वाद श्राता है उसी श्रीर उनका रिमान होने लगता है। वे होन विषय का परित्याग कर उत्कृष्ट की तरफ खिंचने लगते हैं। इसी धारणा को लेकर श्रीभागवत में विषय रूप से भगवच्चरित्र प्रति-पादित किया गया है, श्रीर मोच्च को उसका प्रयोजन नहीं बताया गया है। जीवन्मुक्त व्यास, नारद, शुक श्रादि की भी इसी श्रोर सहज प्रवृत्ति का उल्लेख किया गया है। श्रातः यह भागवत निवृत्तिपरायण श्रीर प्रवृत्ति परायण दोनों प्रकार के जीवों के श्राकर्षण का सहज मार्ग है—(भा०नि० प्र० ६१, ६३)

१२. भागवत भगवान् द्वारा ही आविर्भूत की गई है। क्यों कि उनका स्वरूप वे ही जान सकते हैं। जैसा कि गीता में कहा गया है— 'स्वयमेवात्मनात्मानं वेत्थ त्वं पुरुषोत्तम''। इस धारणा को लेकर 'भगवत! इदं भागवतम्'' इस व्युत्पत्ति के साथ 'भगवतात्रोक्त'" ऐसी भी इसकी व्युत्पत्ति होती है। यद्यपि गीता भी भगवत्रोक्त है पर वह उपदेश है, पुराण नहीं है। भागवत साचात्स्वरूण प्रतिपादक पुराण है, इसमें भगवत्रोक्त उपदेश भी हैं। (भा० नि० तृ० स्कं का० ४४...) आदि।

## समाधिसाषा-[भागवत] पर शु० साहित्य —

शुद्धाद्वैत् की सैद्धान्तिक दृष्टि को समभने के लिये भागवत पर निम्नांलिखत प्रथों का प्रणयन किया गया है—

१. भागवतार्थ निबन्ध—यह प्रन्थ श्रीवल्लभाचार्य विरचित तत्त्वार्थ दीप निबन्ध के श्रन्तर्गत तृतीय प्रकरण है जो-भागवत के श्रभिप्राय-परिज्ञानार्थ निर्मित हुआ है—श्रावश्यक उपलब्ध साहित्य के साथ प्रकाशित है।

प्रस्तुत प्रत्य में कारिका श्रों द्वारा प्रतिपाद्य विषय का निर्देश हैं और उसके आशय के लिये स्वयं प्रत्यकार ने 'प्रकाश' नामक टीका की संयोजना की है। इसमें लगभग दो हजार कारिकाएँ हैं, जिनका विषय की गंभीरता से सूत्रात्मक होने के कारण समभना कठिन-सा था। कहते हैं आचार्य चरण के निकटवर्ती शिष्यवर्गस्य माधव भट्ट, गङ्गाधर भट्ट, पद्मनाभ भट्ट, हरिहर भट्ट, ब्रह्मानन्द, कृष्णचन्द्र और दामोदर दास जी की प्रार्थना पर 'प्रकाश' की रचना की गई थी। रचा गया है। प्रथम से लेकर चतुर्थ स्कन्ध तक इसका नाम 'आवरण-भक्न' है और बाद में इसका नाम निबन्धयोजना रखा गया है क्यों कि उतने अंश तक ही 'प्रकाश' टीका लपलब्ध होती है आगे केवल कारिकाए हैं। यह कहना पड़ेगा कि आवरण-भंग के अभाव में इस निबन्ध की योजना बहुत दुरूह हो जाती।

२. भागवतार्थ-प्रकाश-दिप्यगी\_\_गो० श्री कल्याणराय जो विरचित । अप्रकाशित । यह समप्र नहीं मिलती है।

इस प्रन्थ का तृतीय स्कन्धार्थ का ही अंश मिलता है। जो निवन्ध की कारिका सं०५५ तक ही प्रकाशित है। (ना० जेठा० ट्र० फं० सं० १६६६).

३. भागवतार्थ-निबन्ध-योजना-श्रीलाल्भट्टोपनामक बालकृष्ण भट्ट विरचित। यह प्रंथ सुना जाता है अप्रकाशित है। इसका कुछ अंश 'एकादश स्कन्ध योजना' सर० मं० कांक०में शु० बं० सं० ५१, २१ विद्यमान है।

निर्णयार्णव प्रन्थ के तृ. सरंग में भाव निव् के पश्चम स्कन्धीय मंगल श्लोक पर लालू भट्ट जी ने कुछ विचार व्यक्त किये हैं। प्रकाशित।

8. भागवत-प्रकरण विभाग गोष्ठीशाल रीमचन्द्र भट्टा-त्मज वनश्याम भट्ट कृत । प्रकाशित सं० १६८४।

प्रस्तुत प्रन्थ में भागवत शास्त्र के अर्थ प्रतिपादनानन्तर प्रत्येक स्कन्ध के अन्तर्गत प्रकरणों का और उसके भीतरी अध्यायों का अर्थ स्पष्ट किया गया है। इसके अध्ययन से यह समक्त में आ जाता है कि भागवत के स्कन्ध प्रकरण और अध्याय का एक दूसरे के साथ क्या सम्बन्ध है।

( प्रस्तुत प्रकरण और अध्याय के अर्थ पर अन्यत्र विवरण दिया गया है )

५. भागवत-प्रकरण-विभाग—गुर्जरानुवाद । उक्त वनश्याम
भट्ट कृत--संस्कृत प्रन्य का यह प्रान्तीय भाषानुवाद श्रीचिमनलाल
शास्त्री, सूरत द्वारा कृत। सं० १६८८ में मूल प्रन्थ के साथ प्रकाशित।
कोष्ठक पद्धति से इसके समभने में श्रिधक सुविधा होती है।

६. भागवत-निबन्धानुसारि ग्रध्यायार्थः -श्रीगांकुलराय भट्ट कृत । श्रीभागवत-निबन्ध के त्राधार पर लिखा गया। सं० १६६६ में जे० त्रा० फंड बंबई द्वारा प्रकाशित ।

> श्रीभागवत तत्वानां प्रदीपस्यापि या कृता टीकावरणभगारूया गोस्वामि पुरुषोत्तमे : तां विलोक्य विचार्यापि यथामित मयखिलाः श्रध्यायार्था विलिखिताः स्वमनस्तोष हेतवे ॥४॥

रचना के सम्बन्ध में ग्रन्थकार का कथन है।

घनश्याम भट्ट कृत प्रकरण-विमाग के समान इस प्रन्थ से भी प्रकरणार्थ का स्पष्टीकरण होता है।

७. भागवत-निबन्धांनुसारि-ग्रध्यायार्थ—गुजराती भाषानु-बाद। श्री हरिशंकर शास्त्रिकृत मूलग्रन्थ के साथ सं० १६६६ में प्रकाशित यह अनुवाद श्रीगोकुलराय भट्ट कृत अध्यायार्थ का भाषान्तर है।

अनुवाद कर्ता ने कुछ विवेचन के साथ इसे प्रस्तुत किया है।

द्र, भागवत-निबन्ध-द्वि० स्कन्धार्थ—आववोधिनी टीका (हिन्दी भाषानुवाद) पं० श्रीरमानाथजी शास्त्रिकृत द्वि० स्कन्ध का प्रथम ऋध्याय मात्र। द्वि० स्कन्ध की सुबोधिनी ऋनुवाद के साथ सं० १६६८ में प्रकाशित।

इसमें श्रीवल्लभाचार्यकृत निबन्ध के द्वि० स्कन्धीय प्रकरण का हिन्दी में स्पष्टार्थ है।

भागवतार्थनिबन्ध—गुजराती भाषानुवाद-श्री कंशवराम काशीरामजी शास्त्रिकृत। प्रकाशित शुद्धाद्वैत संसद श्रहमदावाद।

इसमें मूल प्रन्थ के १ से ४ स्कन्ध तक आशय को उसकी टीका और योजना आदि विवरगों के आधार पर प्रान्तीय भाषा में कारि-काओं के अर्थ के साथ आचार्य कृत प्रकाश के आन्तरिक रहस्य को समभाया गया है।

#### भागवत निबन्ध का प्रतिपाद्य विषय—

त्यार्थ:—

श्रीवल्लभाचार्य ने भागवत के सात अर्थों को एक सृत्र में निबद्ध कर सिद्धान्त और परब्रह्म श्रीकृष्ण की रसस्वरूपिणी लीलाओं का वर्णन किया है। उनका कथन है—

"(१) शास्त्रे (२) स्कन्धे (३) प्रकरणे (४) ऽध्याये (५) वाक्ये (६) पदे (७) ऽत्तरे । एकार्थ सप्तधा जानन् ऋविरोधेन, मुच्यते ॥"

त्रथीत श्रीभागवत में सात त्रवान्तर विभागों के परिज्ञान से त्रथीवबोध करना चाहिये। उसके सम्पूर्ण शास्त्र का त्रर्थ, उसके स्कन्धों का त्रर्थ, स्कन्धों के त्र्यन्तर विद्यमान प्रकरणों का त्रर्थ, त्रीर प्रत्येक प्रकरण के त्रध्यायों का त्रर्थ, उसके मध्य में गुंफित वाक्य-श्लोकों का त्रर्थ, वाक्यान्तःपाती पदों का त्रर्थ, त्रथच पदान्तर्वर्ती अन्तरों का त्रर्थ -परिज्ञान होना परमावश्यक है। जब तक शास्त्रार्थीद सातों त्रर्थों को एकरूपता से-त्रविरोध से-जाना न जायगा उसका स्वारस्य प्रकट न होगा। एकार्थ रूप परत्रह्म श्रीकृष्ण ही त्रविरोध से सात स्वरूप है त्रीर मातों एक स्वरूप है, इस प्रकार का परिज्ञाता ही मुक्ति का त्र्यधिकारी होता है।

(१) शास्त्रार्थ—जैसा कि प्रथम कहा जा चुका है:—भागवत प्रमेय स्वरूप श्रीकृष्ण ही है। परमपुरुष श्रुति के कथनानुसार द्वादश- अङ्ग है। सो भागवत साचात परमात्म स्वरूप है, यह सिद्ध होता है।

"इतीद्वं द्वादश स्कन्धपुराणहरिरेव सः। पुराणहरेः स्वरूपशब्दतो ऋर्थतः च॥"

सो इस भगवत् म्वरूप का प्रतिपादन करना ही इस शास्त्र का मुख्य अर्थ है।

भगवत्स्वरूप विविधि लीलाओं से जाना जा सकता है। किसी वस्तु को समभने के लिये दो प्रकार के मुख्य लच्चण होते हैं—१. कार्य लच्चण, २. स्वरूप लच्चण। किसी वस्तु को कार्य से पहिचानना या स्वरूप से। अलौकिक ब्रह्म जो प्राकृत इन्द्रियों से प्राह्म नहीं है, अपनी इच्छा से ही प्राह्म है कार्य से ही पहिचाना जा सकता है। अतः परमात्मा के ज्ञान के लिये उसकी कार्यपद्धति का, लीलापरिकर का निरूपण होना चाहिये तदर्थ भागवत में उसकी सर्ग विसर्ग आदि दश

विध लीलाओं का दिग्दर्शन कराया गया है। अतः साँगोपाङ्ग इस स्वरूप का साद्यात् कराना ही भागवत का लच्य है और एतदर्थ ही इस शास्त्र की प्रवृत्ति है। एतावता यही इसका सिद्यप्त शास्त्रार्थ है। योग की व्यान-परिपाटी में ईश्वर की चिन्तना के विषय में स्वयं भागवत ने कहा है--

''श्रदीन लीला हिसितेच्चणो ल्लसद् भ्रूमंग संसूचित भूर्यनुग्रहम्। ईच्चेती चिन्तामय मेन मीश्वरं यावन्मानो धारणया वितिष्ठ ते।।'' भा० द्विट २, १२।

इस स्रोक को सुबोधिनी में श्रीवल्लभाचार्य ने 'स्रदीन लीला' स्रादि दस विशेषणों से भागवत की तृतीय से लेकर द्वादश म्कन्ध पर्यन्त दश लीला हों का संकेत किया है क्योंकि वे भगवान होंर भागवत के रूप में कोई स्रन्तर नहीं देखते। विस्तार भय से यहाँ उसका कथन नहीं किया गया है। स्रोक की प्रथम स्रद्धाली का एक-एक शब्द एक-एक लीला का बोधक है।

(२) स्कन्धार्थ—पुराण के लक्षणानुसार महापुराण भागवत में सर्ग, विसर्ग, स्थान, पोषण, ऊति, मन्वन्तर ईशानुकथा, निरोध, मुक्ति और आश्रय इन दस लीलाओं का कथन है। लीलाओं के श्रवण करने का अधिकार किसे है ? उसकी योग्यता कैसी अपेक्ति है ?, उसमें क्या गुण होना चाहिये ? आदि सहज जिज्ञासा होती है अतः किसी स्थान पर इसका भी निरूपण अपेक्ति है । इसके साथ ही श्रोता के लिये किन-किन साधनों की अपेक्षा होती है ?, कौन से अङ्ग आवश्यक हैं ?, यह भी विचारणीय है, और यह बातें प्रथम ही जाननी चाहिये। एतातता यह सब भागवत के द्वादश सकन्धों में निरूपित हुआ है। फलत : प्रथम में अधिकारी का दितीय में साधन का और तृतीय से लेकर द्वादश तक सर्ग आदि दशविध लीलाओं का सविस्तर प्रतिपादन है। इस प्रकार द्वादश लीलाओं का कथन भागवत के १२ स्कन्धों में है।

इन प्रत्येक स्कन्धों का कार्य कारण सम्बन्ध है, पूर्व स्कन्ध उत्तर स्कन्ध का कारण अथवा साधन है। यद्यपि प्रत्येक में प्रथक-प्रथक बातों का कथन है तथापि वे एक दूसरे से सम्बद्ध हैं जिसे इस प्रकार समभा जा सकता है—

- १. अधिकारी का निरूपण प्रथम स्कन्ध में है।
- २. वे अधिकारी साधन सम्पन्न होने चाहिये। साधन युक्त पुरुष हो लीलाअवण कर सकते हैं, अतः अवण का अङ्ग का निरूपण दितीय स्कन्वार्थ है।
  - ३. प्रथम लीला सर्ग-सृष्टि है, अतः तृ० में उसका कथन है।
- ४. सृष्टि में जीव ही मुख्य हैं, अतः सृष्टि-जीवों के विसर्ग धर्मादिपुरुषार्थ का वर्णन चतुर्थ स्कन्ध में कहा गया है।
- ४. पुरुषार्थ सिद्ध पुरुषों को उन-उन की मर्यादा के साथ संस्थापित करना। स्थान, पंचम स्कन्ध का अर्थ है।
- ६. मर्यादास्थित जीवों में से किन्ही पर अनुग्रह-पुष्टि करना पष्ट का अभिप्राय है।
- ७. जो पुष्ट हैं उनके बैपम्य दोप की विनिवृत्ति के अर्थ वासनाओं ऊति—का निरूपण सप्तम स्कन्धार्थ है।
- प. वासना की निवृत्ति के लिये जिन सद्धमीं की उपादेयता होती है वे अष्टम में कहे गये हैं।
- ६. निवृत्तदोष श्रौर सद्धर्म परायण भक्तों का चरित्र नवम् स्क० में कहा गया है जिससे उनका स्वरूप जाना जा सके । -
- १०, भक्तों की आसक्ति-निरोध-भगवान् में होता है, अतः दशम में उनके स्वरूपबोधार्थ श्रीकृष्ण के चरित्रों का प्रतिपादन हुआ है।
- ११. आसक्त जीवों की स्वरूप व्यवस्थिति रूप मुक्ति का एकादश में।
  - १२. व्यवस्थितों का भगवदाश्रय द्वादश स्कन्धार्थ है। इस प्रकार समय द्वादश स्कन्ध एक दूसरे से पूर्णतया सम्बद्ध हैं।

'भागवत-निबन्ध' में सात अर्थी में से प्रथम चार शास्त्रार्थ, प्रकरणार्थ, स्कन्धार्थ और अध्यायार्थ का प्रतिपादन किया गया है:— तद्दनन्तर अन्य तीन वाक्य ( ऋोक ), पद और अन्तरों का अर्थ सुबोधिनी में स्पष्टतया कहा गया है।

(३) प्रकरणार्थ-श्रोर (४) श्रध्यायार्थ—स्कन्धार्थ तदन्तर्गन प्रकरणार्थ तथा तदन्तःपाती श्रध्यायार्थ पर गोष्ठीशाल श्रीधनश्याम भट्ट ने 'भागवत-प्रकरण-विभाग' में श्रच्छा प्रकाश डाला है: — जो स्कन्धों के श्रनुसार इस प्रकार है:—

१ -प्रथम स्कन्धार्थ। अधिकारि -श्रोता वक्ता का निरूपण् (१६ अध्याय)।

#### अधिकारी | |

प्रकरणार्थ—क. साधारणाधिकारी ख-मध्यमाधिकारी ग—उत्तमाधिक (अध्याय १, २, ३) (अ०४, ४, ६,) (अ०७ से १६) ३ ३ १३

## क, प्रकरण साधारणाधिकारि-निरूपण—

१ अध्याय में-श्रोता के जिज्ञासुत्व और वक्ता के श्रुतभागवतत्व का वर्णन है।

२ ऋध्याय में--श्रोता के मात्सर्यराहित्य ऋोर वक्ता को चातुर्यत्व गुणं का कथन है।

३ ऋध्याय में --श्रोता की श्रवण प्रीति और वक्ता के गुह्यज्ञा-नवस्व का कथन है।

#### ख. प्रकरण्-मध्यमाधिकारि-निरूपण--

४ अध्याय में--श्रांसा और वक्ता को भगवत्कृपा का वर्णन है।

४ अध्याय में--श्रोता वक्ता दोनों के भगवदीयत्व का वर्णन है।

६ अध्याय में - ओता और वक्ता दोनों के भगवदेकत्व का वर्णन है

## ग. प्रकरण--- उत्तमाधिकारि-निरूपण---

७ अध्याय से १ चरण २, हस्त २, जानु २, बाहू २, स्तन २, १९ अ० पर्यन्त १ हृदय १, शि १,

(१६—अ०) अंग और अंगी रूप से एक अधिक, इस प्रकार (१३ अ० है। अधिकारि – निरूपणात्मक प्रथम स्कन्ध में इस प्रकार प्रकरण विभाग है अधिकारी प्रथम मध्यम और उत्तम भेद से त्रिविध होते है, अतः इस स्कन्ध में तीन प्रकरण है।

- (क.) साधारणाधिकारि—प्रकरण में श्रोता श्रीर वक्ता दोनों के समान गुणों का संकलन अषे दित है। जिसमें वक्ता के लिये जिज्ञासुत्व, श्रमात्सर्य श्रीर श्रवणादर यह तीन गुण अवश्यमेव अपे दित हैं, इसी प्रकार श्रोता के लिये श्रुतभागवतत्व, चातुर्थ श्रीर गुह्यज्ञानवत्ता यह श्रषे दित है, इस लिये एक-एक श्रध्याय में इनका उक्त रूप में कथन है। एतदर्थ तीन श्रध्याय इस प्रकरण में विद्यमान है।
- (ख.) मध्यमाधिकारि—प्रकरण में भी इसी प्रकार श्रोता वक्ता के तीन-तीन गुण अपेक्ति हैं, जिन्हें एक-एक अध्याय के द्वारा कहा गया है। श्रोता के गुण हैं १ भगवत्कृपा, २ भगवदीयत्व,३ भगवदेकता-नत्व। यही वक्ता के लिये परमापेक्ति है। अतः तीन अध्यायों से इस प्रकरण की समाप्ति है।
- (ग) उत्तमाधिकारि-प्रकरण में दृढ़ वैराग्यक्त की अपेत्ता होती है, और वह भगवदेकतानता से सिद्ध होती है। भगवान पूर्ण पुरुषोत्तम स्वरूप होने से उनके द्वादश अंगों का तथा अङ्गीरूप से उन के आधिक्य के लिये एक और, इस प्रकार तेरह अध्यायों में इस प्रकरण की समाप्ति होती है!

इस प्रकार तीन प्रकरण और १६ अध्यायों में अधिकारि-निरूपणात्मक प्रथम स्कन्ध का प्रतिपादन है।

२—द्वितीय म्कन्धार्थ-साधन-निरूपगा। (१० अध्याय)

# प्रकर्ग — क-तत्वध्यान ख-हृत्प्रसाद ग-मनन ३ (अध्याय १,२) (अ०३,४) (अ०४ से १०) ३ २ २ ६ क—प्रकर्ग — तत्वध्यान—निरूपण

१ अध्याय में - स्थूल ध्यान का निरूपण है।

## २ अध्याय में — सूद्रम-स्वरूप-ध्यान का निरूपण है। ख. प्रकरण हत्प्रसाद निरूपण—

३ अध्याय में -श्रोता के हृत्रसाद का कथन है।

४ अध्याय में - वक्ता का हत्रसाद वर्णित है।

## ग. प्रकरण मनन-निरूपण दो प्रकार का होता है:--

१ उत्पत्ति से तीन ऋध्याय मं—

४ अध्याय में - अनित्य में जनन वर्णन से--जह रूपतया

६ अध्याय में --परिच्छिन्न में समागम से--जीव रूपतया

७ अध्याय में—नित्य अपरिच्छिन्न में समागम से--भगवत्-प्राकट्यतया।

## भगवत्त्राकट्य दो प्रकार का है (१) आवेश (२) अवतार

दो उत्पत्ति से तीन ऋध्याय में-

च्रध्याय में च्राशंका -- निरूपगा।

६ ऋध्याय में -- उत्तर-कथन।

१० अध्याय में -- फल-निरूपण।

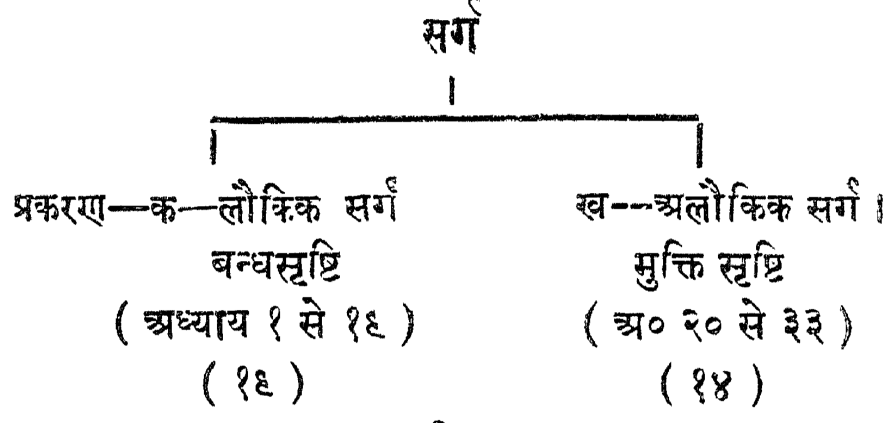
इस प्रकार साधन निरूपणात्मक द्वितीय स्कन्ध में प्रकरणीय विभाग हैं:—साधन, १ तत्वध्यान, २ हृत्प्रसाद, ३ मनन इस भेद से तीन प्रकार का है अतः यहाँ तीन प्रकरण और दस अध्याय हैं।

- (क) तत्वध्यान स्थूल और सूच्म भेद से दो प्रकार का होता है। अत. इस प्रकरण में दो प्रकार की अपेचा है।
- (ख) हत्प्रसाद-हार्दिक प्रसन्नता-श्रद्धा रूप होती है। श्रद्धा भी श्रोता त्र्योर वक्ता के सम्बन्ध से द्विविध त्र्रपेत्तित है त्र्यतः यहाँ भी दो ऋध्यायो से उसका कथन है।
- (ग) मनन उत्पत्ति और उपपत्ति के कारण दो रूप होता है और यह प्रत्येक जनन, समागम और प्राकट्य भेद से छः प्रकार का होता है, अतः यहाँ छै अध्यायों से इसका विवेचन है। मनन—जड़ (जिसका जनन होता है) जीव (जिसका समागम होता है) और

परमात्मा (जिसका प्राकटय होता है) से सम्बन्धित है, एतावता इसमें षट् अध्याय हैं।

इस प्रकार द्वितीय स्कन्ध में तीन प्रकरण और दस अध्यायों से साधन-अङ्ग का प्रतिपादन मिलता है।

## ३. स्कन्धाथं। सर्ग लीला निरूपण। (३३ अध्याय)



#### क. प्रकरण - बन्ध सृष्टि -- ५ अवान्तर प्रकरण।

```
१—१ अ० से ६ तक गुणातीत सृष्टि का वर्णन है। (६ अध्याय)
२--७ अ० से ६ तक सगुण सृष्टि का वर्णन है। (३ अध्याय)
३--१० अ० से ११ तक काल-सृष्टि का कथन है। (२ अध्याय)
४--१२ अ० में तत्व सृष्टि का वर्णन है। (१ अध्याय)
४--१२ अ० से १६ तक जीव-सृष्टि उपोद्चात है। (७ अध्याय)
```

इस प्रकार १६ अध्यायों में पञ्चधा बन्ध-प्रकार से सृष्टि का निरूपण प्रथम प्रकरण में हैं। श्रीशुकाचार्य के अभिप्राय से यह अकरण विभाग है।

#### ख. प्रकरण-मुक्ति सृष्टि। ५ अवान्तर प्रकरण ।

```
६—२० अ० से २४ तक तत्वमुक्ति का वर्णन है। (४ अध्याय)
७—२४ अ० में काल मुक्ति का कथन है (१ अध्याय)
६—२६ अ० से २७ तक गुणातीत मुक्ति का वर्णन है। (२ अध्याय)
६—२६ अ० में सगुण मुक्ति का वर्णन है। (१ अध्याय)
१०–२६ अ० से ३३ तक जीव-मुक्ति का कथन है। (४ अध्याय)
```

इस प्रकार १४ अध्यायों से मोत्त-प्रकार से सृष्टि का द्वितीय अकरण में निरूपण है। यह शुकाचार्य के अभिप्राय से है।

मैत्रेय ऋषि के अभिप्राय से इस स्कन्ध में १ अधिकार प्र०२ सृष्टि प्रकरण ३ उपपत्ति प्र० और ४ फल प्रकरण ऐसे चार और अवान्तर दश ही प्रकरण हैं। इसका विशेष विवरण घनश्याम भट्ट ने भागवत प्रकरण विभाग में किया है।

सर्गादि दशिवध लीलाएँ तृतीय से लेकर द्वादश तक दस स्कन्धों में विशेत की गई हैं। अतः इस स्कन्ध में सर्ग-सृष्टि-लीला का वर्णन है। सृष्टि लौकिक अलौकिक भेद से द्विविध है, अतः मुख्य दो प्रकरण हैं। यह दोनों सृष्टि तेतीस प्रकार को हाती हैं। बृहदारएयक के निर्देशानुसार ३३ देवता (द्वादश आदित्य, एकादश रुद्र और आठ वसु) तथा इन्द्र और प्रजापित रूप से हैं, अतः इसमें ३३ अध्याय हैं। यह अलौकिक सृष्टि-भेद है।

लौकिक सृष्टि भी रूप तत्व और चतुर्विध भूतवीज और काल इस प्रकार ३३ प्रकार की होती है अतः उसमें भी यही अध्याय हैं।

लौकिक-बन्ध--सृष्टि में त्रवान्तर पाँच प्रकरण हैं, १ गुणातीत सृष्टि, २ सगुण सृष्टि, ३ काल सृष्टि, ४ मुक्त जीव सृष्टि, ४ भुक्त जीव सृष्टि उपोद्धात वणन।

गुणातीत सृष्टि में ६ अध्याय हैं, वर् तत्व और कार्य भेद से द्विध और प्रतिबन्ध निवृत्ति, शुद्धि, तीर्थाटन और अवणासिक इन चारों को मिता कर वंशित करने से इसमें ६ अध्यायों की अपेता है।

सगुण सृष्टि सात्विक, राजस, तामस त्रिविध भेद वाली है अनः इस प्रकरण में तीन अध्याय अपेदित हैं।

काल स्थूल और मूच्म भेद से दिविध है अतः काल-सृष्टि प्रकरण में दो अ० हैं।

मुक्त नीय-सृष्टि एक हो प्रकार की है शतः एक हो अध्याय है।

भुक्त जीय-सृष्टि के उपोद्घात का वर्णन सात अध्यायों से
किया गया है।

इस प्रकार १६ अध्यायों से बन्ध-सृष्टि का विस्तार कहा गया है। जैमा कि उत्पर कहा गया है मुक्ति-सृष्टि भी पाँच प्रकार की है, अत: इसमें भी पाँच प्रकाण हैं। और १४ अध्यायों से इसका निरूपण हैं। नस्वमुक्ति के प्रध्में पाँच अ० है। एक में मोक्त के उपोद्धात का और चार से पुरुष-मुक्ति का प्रतिपादन हुआ है।

कालमुक्ति-निरूपण द्वारा मुख्य भक्ति का कथन है, जिसके लिये

एक ही अध्याय है।

गुणातीत मुक्ति लीला निरूपण में दें। अध्यायों से ज्ञान का निरूपण है।

सगुण मुक्ति लीला-प्रकरण में एक अध्याय से योग का निरूपण है। जीवमुक्ति लीला-प्रकरण में पहिले एक अ० से योगशेषासूत भक्ति का नि० है। बाद दो अध्यायों में वैराग्य दो अध्यायों से स्त्री जीव मुक्ति का कथन है।

इस मुक्ति-सृष्टि-प्रकरण में १४ अध्यायों से प्रतिपादन है। इनमें वर्णित उपाख्यानों के अध्ययन से यह सब सहज ही समक्त में आ जाता है। विस्तार भय से यहाँ प्रसंगों का नाम निर्देश नहीं किया गया है।

इस प्रकार सर्ग लोलारूप तु० स्कन्ध के १६ अ० में १० प्रकरणां बन्ध और मुक्ति द्विचिध सृष्टि का प्रतिपादन है।

# ४--चतुर्थ-स्कन्धार्थ विसर्ग निरूपण (३१ अध्याय) विमर्ग-पुरुषार्थ

प्रकर्गा— क-धमं ख—अधं ग—हास घ—मोन् ४ (अ०१से७) (अ०= गे १०) (अ०१३ से २३) (अ०२४ से३१)

१ प्रस्या-धर्म पुरुपार्थ !

१ अध्याय सं ७ तक. १ अग्निष्टोम, ३ उक्थ, ६ वांडशी, ४ इतिरात्र. १ आप्त, ६ अर्थाम, १ वाजपेय, सात धर्मी का वर्णन।

र प्रस्ण-अर्थ पुरुपार्थ।

= अध्याय में १२ तक, १ साधन से, २ साध्य में, ३ मनूपद्श में १ अट ४ दोपनिद्यत्ति से, ४ फल प्राप्ति से।

३ प्रकर्गा -- काम पुरुपार्थ ।

१३ अ० मे २३ तक, अवान्तर ३ प्रकरण— (११, अ०) १ प्रध्याविभीव प्रः, २ सर्वकाम प्रः, ३ स्व काम प्रः

#### ४ प्रकरण-मोत्त पुरुषार्थ ।

२४ अ० से ३१ अ० तक । १ ब्रह्म-भाव प्रकरण, पाँच अध्याय से ( न अ० ) २ सायुज्य प्रकरण, तीन अध्याय से । अलोकिक विसर्ग-पुरुपार्थ एकत्रिंशर देवतात्मक है । द्वादश अ० आदित्य, एकाइश रुद्र, आठ वसु-इस कारण तिनक्षणार्थ ३१ अध्याय हैं। 'विसर्गः पौरुषःस्मृतः' इस वाक्यानुसार विसर्ग भगवन्माहात्म्य का

हा निवस्ताः पारुषास्त्रतः इस पाष्यानुसार विस्ता सगवन्माहात्स्य का ज्ञापक है। माहात्स्य-ज्ञापन पुरुषार्थ चतुष्ट्य के दान से बिदित होता है, ग्रानः चारों पुरुषार्थ के निरूषणार्थ इस स्कंध में चार प्रकरण हैं।

प्रव प्रकरण में दत्त की धर्म-सिद्धि का वर्णन है, यह धर्म उपरि-निद्धि सप्त विध यज्ञ रूप है। इस कारण इसमें सात अध्याय हैं।

द्वि प्रकरण में ध्रव की अर्थासिद्धि का कथन है। यह उक्त पाँच प्रकार से होती है, अतः इसमें पाँच अध्याय है।

तृतीय प्रकरण में पृथु की काम-सिद्धि का कथन है। काम एका-दश इन्द्रिय जन्य है अतः तिन्नरूपणार्थ एकादश अध्याय इस काम प्रकरण में है। काम भी १ पृथिवी के आर्विभाव, २ सर्वकाम, ३ स्दकाम रूप से त्रिविध है, अतः उसमें तीन अवान्तर प्रकरण हैं।

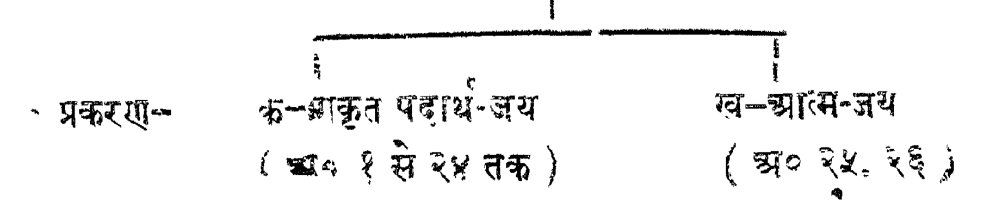
न० प्रकरण में प्रचेतात्रों के मोन्निसिद्धि का प्रसङ्ग है। मोन्न १ ब्रह्ममाव २ सायुज्य रूप से द्विविध है अतः दो अवान्तर प्रकरण हैं। प्रथम-ब्रह्मभाव मोन्न पञ्चपर्वात्मिका विद्या से सम्बन्ध रखता है, अतः इसके निये पाँच अध्याय हैं। द्वितीय-सायुज्य मोन्न साधन, प्रसाद और फल रूप से सिद्ध होता है, अतः उसके तीन अध्याय है।

इस विसर्ग पुरुषार्थ लोला का निरूपण चतुर्थ स्कंध में ४ प्रकर्णों हारा ३१ अ० में किया गया है।

५ — पश्चम स्कंधार्थ स्थान-निरूपण (२६ अध्याय)

१ स्थान शब्द के रूढ़ार्थ-स्थितिविजय-के अनुसार प्रव पत्

## स्थान वैकुएठ विजय



## ६ - पष्ट स्कन्धाय-पोषण-तिरूपण-(१६ अध्याय) पोषण-पृष्टि

प्रकर्ण क. नाम ख. ध्यान ३ (अ०१से३) (अ०४से१७) (अ०१=,१६)

भवण कीतन समरण। रूप के १४ गुण। बाह्य और आभ्यन्तर। १ प्रकरण नाम-में अवण, कीर्तन और स्मरण की विविधता के कारण १ से ३ अध्याय है।

र प्रकरण ध्यान रूप सम्बन्धी १४ गुणों के कारण ४ से १७ तक चतुर्श अध्याय में वर्णित हैं।

३ प्रकरण अर्चन, वाह्य और आभ्यन्तर भेद से द्विविध है, अतः इसके लिये १८, १६ दो ऋध्याय है।

स्थित पदार्थों की अभिवृद्धि को पोषण कहते हैं। यही 'पुष्टि' शब्द वाच्य वह तत्व है जो पुष्टिमार्ग का मूल आधार है। प्रस्तुत पष्ट स्कन्ध में इसी अनुप्रह का वर्णन है। "वोपणं तद्नुप्रहः" और "कालादि याधकः अनुप्रहापरनामा बीर्य विशेष रूपो भगवद्वर्मः पुष्टिः इस सुवोधिनी की परिभाषा के अनुसार जीव के काल, कर्म, स्वभाव, का भी वाधक होकर भगवान का जो विशेष पराक्रम रूप अनुप्रह जीवीं पर प्रकट होता है उसे 'पोपशा' कहा जाता है।

यह अनुग्रह नाम, ध्यान और अर्चन को निमित्त बना कर प्रकट होता है अतः इस स्कन्ध में तीन प्रकरण हैं!

- क. नाम, अवग् कीर्तन और स्मरण्हिमक त्रिविध मिक्ति पर अधारित है अतः इस प्रथम प्रकरण में एक से तीन अध्याय द्वारा इसका वर्शन हुआ है।
- ख. ध्यान, भगवद्रप से सम्नान्धित है। यह १४ गुग् बाला है अतः ४ मे १७ अध्याय पर्यन्त १४ अ० मे इसका निरूपण है भगवान शहरि चौदह गुगों से ध्यय होते हैं --
  - रं. स्वरूप सं मोचप्रद हैं र. रस से आतन्दप्रद हैं
  - ३. गन्ध से भक्तिप्रद है ४. स्पर्श से स्वापहारी हैं

४. नाइ से मनोहर हैं ७. छेष से कालमोत्तपद हैं ६. हीन भाव से दुः कप्रद हैं १०. केवल रूप से सकलार्थप्रद हैं

११. प्रमोत-ज्ञातज्ञान रूप से योगप्रद हैं

१२. भेद रूप से मृत्यु प्रद हैं १३. यथास्थित रूपसे ज्ञानप्रदहें

१४. स्नेह से वश्य हैं।

इस प्रकार ध्यान-प्रकरण में १४ अध्याय हैं जो ४ से १७ तक हैं

ग. अर्चन, वाह्य और आभ्यन्तर भेद से दिविध है अतः १८ और १६ इन दो अध्यायों से इसका वर्णन है।

इसके अतिरिक्त जैसा कि कहा गया है पुष्टि कर्म, वाल और स्वमाव की वाधिका है—अतः इस रूप में इसका स्कन्धार्थ इस प्रकार होगा।

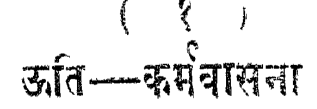
क. कर्म पाँच प्रकार के हेतुओं पर अवलंबित है—१ अधिष्ठान, २ कर्ता, ३ करण-इन्द्रिय, ४ चेप्रा, ४ देव। भगवद्नुत्रह इन सबका बाधक होकर फल प्रद होता है अतः इसके लिये १ से ४ अध्याय वर्णित है।

ख. काल, द्वादश मासानक है। पुष्टि काल की वाधक है अतः इसके लिये ६ से लेकर १७ तक द्वादश अध्याय वर्णित है।

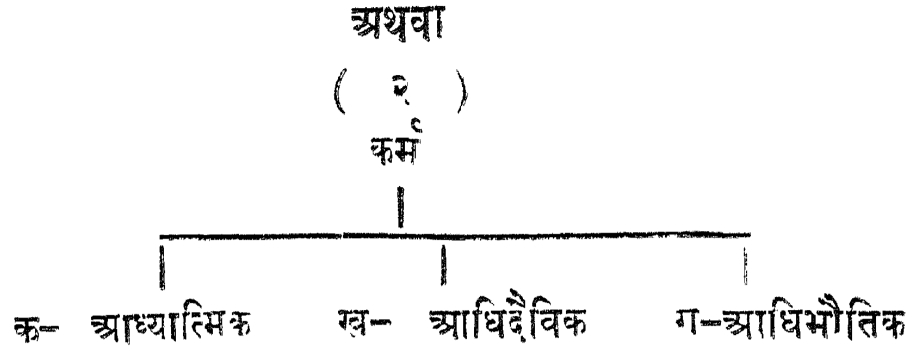
ग. म्वभाव, देव और आसुर भेद से दिविध है अत: १८वे अध्याय में द्व और १६ वे में आसुर स्वभाव के बाध का प्रतिपाइन है।

इस प्रकार पुढि (पोपण, अनुप्रह्) का निरूपण १६ अध्यायों सं किया गया है जिसमें तीन प्रकरण है।

७—सप्तम स्कन्धार्थ—ऊति कर्मवासना-निरूपण (१५ अध्याय)



क. असहासना ख. सहासना ग. मिश्रवासना प्रकर्गा (१से४ अ०) (६से१० अ०) (११से१४ अ०) गंचपर्वा अविद्या गंचपर्वा अविद्या • पंच पर्वा अविद्या



(पाँच अ०) (पाँच अ०) (पाँच अ०)

१ प्रकरण--१ से ४ ऋध्याय तक असद्वासना के अविद्या के पाँच पर्वों का निरूपण हैं।

२ प्रकरण--६ से १० अ० तक सद्वासना से अविद्या के पांच पर्वों का निरूपण है।

३ प्रकरण--११ से १५ अ० तकः मिश्रवासना से अविद्या के पांच पर्वों का निरूपण है।

स्रथवा कर्म आध्यात्मिक आदि भेद से त्रिविध हैं और प्रत्यंक के स्रविद्या के पांच पर्व होते हैं, एतावता प्रत्येक में एक-एक सध्याय का प्रसंग है। स्रविद्या के पांच पर्व:--- र स्वरूपाज्ञान २ देहा-ध्यास ३ इन्द्रियाध्यास ४ प्राणाध्यास ४ स्रन्त:करणाध्यास है।

किंच कर्म के गीता के अनुसार पांच हेतु होते हैं-

२ अधिष्ठान २ कर्ता ३ करण ४ नेष्टा ४ देव । इस प्रकार यह गाँचों आध्याक्षिका दि सेद से पन्द्र प्रकार के हैं।

इत सप्रम स्कन्ध में जिसमें कर्मवासना का निरूपण है, और जिस उति लीला कहा जाता है, युष्टि में भगवान का एक प्रकार का जीवां के प्रति पद्मपात भासित होता है, जिससे मृष्टि में उनके प्रति विषम्य दोप सहज ही आजाता है। इस दोप के परिहारार्थ यह कहा गया है कि—प्रभ् स्वकृत भयीता के अनुसार वामना के अनुस्य जीवों को फल प्रशान करते हैं, एतावता वामना में बचने के लिये उसका विवेचन करना अपेद्धित होता है। जीवों की यह वासनाएँ उक्त प्रकार में पंचद्रा प्रकार की हो जाती हैं, यह बताने के लिये पन्द्रत अध्याय इस स्कन्ध में पनिष्ठित है।

इस प्रकार पन्द्रह अध्याय और तीन प्रकरण में उति लीला का निरूपण किया गया है, जिसके प्रत्येक प्रकरण में पांच पांच अध्याय हैं। ——अष्टम स्कन्धार्थ—मन्दन्तर-सद्धर्म—निरूपण। (२४ अ०)

मन्वन्तर सद्धर्म-

प्रकरण क. हरिस्मरण ख. दान ग. स्वोक्तिर्नाह है घ, मत्स्य चरित्र ४ (१ से ४ अ०) (४ से १४ अ०) (१४ से २३ अ०) (२४ वां अ०) ४ १० ६ १

१ प्रकरण-१ से ४ अ० तक धर्म, अर्थ, काम, मोत्त-चतुर्विध पुरुषार्थ का वर्णन है।

२ प्रकरण-४ से १४ अ० तक दस अध्यायों में गुर्गों के मिश्रित नव और निर्गुण इस तरह दश विध दान का निरूपण है।

३ प्रकरण-१४ से २४ अ० तक ६ अध्यायों में दानोक्त प्रकार के अनुसार नव विध स्वोक्त निर्वाह का प्रतिपादन है।

४ प्रकरण-२४ वें अ० में एक अध्याय से धर्मवक्ता मत्स्यावतार का प्रतिकथन है।

इसं प्रकार अनुप्रहीत-पुष्ट-भक्तों के त्राचार निरूपण में सद्धर्भ-सदाचार का निरूपण मन्वन्तर लीला कहलाती है।

( द्वि० स्क० सुबो० प्र० १ श्लोक )

मनु आदि महर्षि द्वारा प्रोक्त महान् धर्म त्रिविध है-१ आपित में हिरस्मरण, २ संपत्ति में सर्व दान, और स्वोक्त वचन का निर्वाह। इस स्कन्ध में इसी त्रिविध सिद्धर्म का प्रतिपादन है, इस त्रिविध धर्म के वक्ता स्वयं मत्स्यावतार-धारी श्री हिर हैं, अतः अन्त :में उनका चिरत्र है।

इस प्रकार २४ अध्याय और चार प्रकरणों में अष्टम स्कन्धार्थ की मन्यन्तर सद्धर्म निरूपण लीला का प्रतिपादन है।

ह—नवम स्कन्धार्थ ईशानुकथा निरूपण (२४ अ०)





सदाचार में विष्णु भक्ति का नाम 'ईशानुकथा' कहा जाता है। (.भा० द्वि० सु० ४० १ स्रोक)

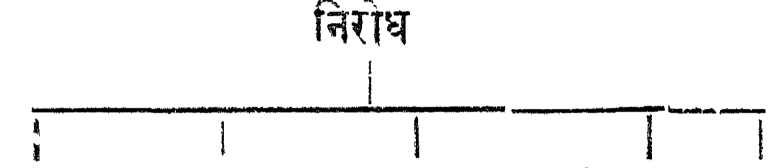
नवम स्कन्ध में ईश श्रोर उनके श्रनुवर्ती भक्तों की कथा है, इसके श्रवण का फल हो प्रकार का है, १. दु:ख निवारण श्रोर २. सुखप्राप्ति।

- १. प्रकरण्--दुःख-निवारण् चार प्रकार से संभव है।
- १ मगुण भक्तों द्वारा जो गुणभेद से नवविध होते हैं. श्रीर इसीलिय १ से ६ अ० तक उनका गर्णन है।
- २ ज्ञानीभक्त द्वारा जो एक प्रकार का है. अतः ११ वें अ० में उसका वर्णन है।
- ३ भगवच्चरित्र द्वारा, जां कर्म, ज्ञान, भक्ति, इस भेद में तीन प्रकार है, अतः १२ में लेकर १५ वें छ० तक कमशः उनका वर्णन है।
  - व्यवस्या-मुख-प्राप्ति देश प्रकार से संभव है--
- १ भगवदनुवर्ती—भक्त द्वारा जो त्रिविधगुण भेद म नो प्रकार श्रोर निर्मुग रूप के एक इस तरह १० यकार के होते हैं, अतः यहाँ क्रमश. १४ से लेकर २३ वें अ० तक नो अ० में इसका वर्णन है।

२. भगवद्द्वारा जो एक प्रकार का है, अतः एक अट चार्वाम के द्वारा इसका प्रतिपादन है।

ईशानुकथा रूप नवम स्कन्ध में सूर्यवंशीय भक्तों के छो।
भगवान श्री राम के चरित्र १२ छ० में विशित हैं, १३ से २४ तक चन्द्र
वंशीय भक्तों और श्रीकृष्ण के चरित्र की सूर्चा है। इस प्रकार २४ अ०
इस स्कंध में हैं। १३ वें छ० में कथित निमि वंश का संबंध मूर्यवंश के
साथ होने से उस छ० का संबंध इधर भी गिना जाता है।

१०—दशम स्कंधार्थ-निरोध निरूपण (अ० ८७ और ३ प्रतिप्त)



प्रकरण १ जन्म प्र. २ तामस प्र. २ राजस प्र. ४ सारिवक प्र. ४ गुण प्र. ४ (४ अ०) (२८ अ०) (२८ अ०) (२६ अ०)

१ प्रकर्ण - जन्म प्रकर्ण (१ से ४ अ०)

न्यूह प्राकट्य--१ वासुदेव २ संकर्पण २ प्रद्युस्त ४ अतिरुद्ध (१ अ०) (१ अ०) (१ अ०) (१ अ०)

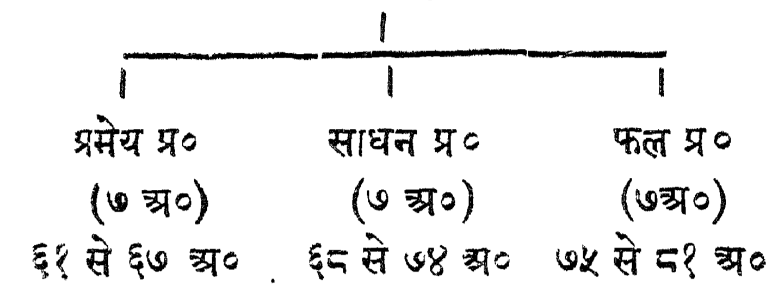
२ प्रकरण—तामस प्रकरण (५ से ३२ अ०)-(२८ अ०)

प्रमाण प्र० प्रमेय प्र० साधन प्र० फल प्र० (७ अ०) (७ अ०) (७ अ०) (७ अ०) ४ से ११ अ० १२ से १८ अ० १६ से २५ अ० २६ से ३२ अ०

३ प्रकरण — राजम प्रकरण (३३ मे ६०अ०-२८ अ०)

प्रमाण प्रः प्रमेय प्रः साधन प्रः फल प्रः (७ अ०) (७ अ०) (७ अ०) (७ अ०) ३३ से ३६ अ० ४० से ४६ अ० ४७ से ६०अ०

## ४ प्रकरण-सात्विक प्रकरण (६१ से =१ अ०-२१अ०)



प्रमाण, प्रमेय, साधन और फल यह चारों ऐश्वर्यादि ६ धर्म और सप्तम धर्मी, इस प्रकार सात भेद से प्रत्येक गुण सात प्रकार का होता है, ऋतः त्रिगुण में सात-सात से इनका निरूपण होने के कारण अत्येक में सात ऋध्याय हैं।

साविक भाव में प्रमाण की आवश्यकता नहीं होती, साविक भक्तों का अन्तः करण ही प्रमाण होता है, अतः इस प्रकरण में प्रमेय, साधन और फल यह तीन ही प्रकरण हैं।

## ५ प्रकरण — गुण प्रकरण ( ८२ से ८७ अ०-६ अ०)

द्शम स्कन्धान्तर्गत १२, १३ और १४ यह तीन अध्याय कौतुक लीला के निरूपक और प्रिचिप्त माने जाते हैं, अतः इस संख्या का परिवर्जन कर अध्याय मंख्या गिननी चाहिये। एकत्र दोनों को मिला कर इस स्कंध में ६० अ० हैं। उक्त अध्यायों की प्रचिप्तता के समर्थन में इसका प्रतिपादक एक प्रथक प्रन्थ है जिसका परिचय आगे दिया जा रहा है।

निरोध लीला-प्रतिपादक दशम स्कंध पुरुषोत्तम का हृदय स्थानीय है। हृद्य में भावात्मिका अभिव्यक्ति होती है। यह भाव देवादि-विषया रित, प्रेम, भिक्त आदि नामों से अभिहित होती है। हृद्य की यह स्वच्छ आन्तर वृत्ति १ वात्सल्य, २ दाम्पत्य, ३ सस्य भाव की अनुकारिणो होतो है, अतः इस स्कंध में तीनों धाराओं का व्यापक प्रतिपादन है, जो वरवस हृदय को आकर्षित कर लेता है। अंगोपांग के साथ इन त्रिविध साव्विक वृत्तियों का प्रांजल निरूपण अन्यत्र कहीं नहीं मिल सकता।

भक्तों के प्रपंच का श्रभाव श्रौर स्वकीय शक्तियों के साथ परमात्मा का भक्त-हृदय में शयन (निवास) निरोध वहलाता है। प्रापश्चिक विषयों से हटाकर भक्त को स्विवपयों के प्रति लीला द्वारा श्राकृष्ट करना भी निरोध है। जिसका इस स्कंध में निरूपण है। (भा० द्वि० स्क० सुबो० प्र० श्र० १ श्रोक)

> यह निरोध ही महाफल माना जाता है। इसके पाँच प्रकरणों का संचित्र विवरण इस प्रकार है—

- १. जन्म प्रकरण—चार ऋध्यायों में चतुर्विध व्यूह प्राकट्य लीला का कथन है। क्रमशः ऋध्यायों में १ विषय हेतुता, २ अवतारो- द्यम, ३ रूपान्तर-स्वीकरण, और ४ माया से नाट्य का कथन है।
- २. तामस प्रकरण--प्रमाण, प्रमेच, साधन और फल की दृष्टि से इसके अवान्तर विभाग हैं, जिनका प्रत्येक का ६ धर्म और ७ वां धर्मी इस तरह सात-सात रूप में कथन हैं, अतः २८ अ० हैं। मध्यवर्ती तीन प्रचिप्त अध्याय मिला लेने पर ३४ वें अ० पर इस प्रकरण की समाप्ति है।
- ३. राजस प्रकरण--इसमें भी उक्त प्रकार से विभागों के कारण ही २८ अ० हैं। प्रक्षिप्त को मिला लेन पर ६३ वे अ० पर इसकी समाप्ति है।
- ४. सात्विक प्रकरण--इसमें प्रमाण की आवश्यकता न होने से केवल प्रमेय, साधन, और फल के लिये उक्त प्रकार से प्रत्येक के लिये सात-सात अ० होने से २१ अध्याय में इसकी पूर्ति है। प्रचिप्त की मिला लेने से ८४ अ० पर इसकी पूर्ति है।
- ४. गुण प्रकरण--जिसमें: भगवान के पड्विध गुणों के निरू-पण में एक-एक अध्याय से ६ अध्याय हैं, प्रिचेत्र को मिला लेने पर ६० अ० पर इस स्कंध की पूर्ति हो जाती है।

जैसा कि उत्पर कहा गया है, १२, १३, और १४ यह तीन

अ० वत्सहरण और ब्रह्मस्तुति के प्रचित्र हैं, यद्यपि इन पर श्रीबल्लभा-चार्य ने सुबोधिनी टीका रची है, दशम के उक्त प्रकरणों के आधार पर ५० ही अध्याय स्वीकार किये गये हैं। और इसी आधार पर ३३२ अध्यायां की गुणना की जाती है।

श्रीवल्लभाचार्य ने दशम को निरोध रूप में श्रीर अन्य तिलक-कारों ने इसे श्राश्रय रूप माना है। इस दशम विभाग के लिये सुबो-धिनीकार ने परिज्ञानार्थ एक कारिका लिखो है जिससे उसका सम्यक परिचय मिलता है।

- (१) चतुर्भिश्च (२) चतुर्भिश्च (३) चतुर्भिश्च (४) त्रिभि स्तथा।
- (४) पड्मि विराजते योऽसी पञ्चधा हृदये मम।
- (१) चतुर्भिश्च-जन्म प्रकरण के चार अध्यायों से।
- (२) , , तामस प्रकरण के प्रमाण, प्रमेय, साधन, फल अध्यायों से।
- (३) ,, ,, राजस ,, ,, ,, ,, ,, ,,
- (४) त्रिभि:--साविक प्रकरण के प्रमेय, साधन, श्रीर फल अध्यायों से।
- (४) पडिभ:-ऐश्वयीदि ६ गुणां सं ६ अध्यायों से। इस प्रकार पञ्चधा=पाँच प्रकरण है।
- ११--एकादश स्कन्धार्थ--मुक्ति निरूपण-(३१ अ०)

मुक्ति

प्रकरण क-जीव मुक्ति ख-ब्रह्म मुक्ति २ (१ अ० से ४) (२० श्रीर २१ अ०) प्रह्मभाव मुक्ति सायुज्य मुक्ति ज्ञान द्वारा भक्ति द्वारा वैराग्य, सांस्य, योग, तप, भक्ति (६ से २६ अ० (१अ० २अ० ३अ० ४अ० ४अ०) २४ तत्व) एकादश स्कन्धार्थ मुक्ति है। निष्प्रपद्ध भक्तों को स्वरूप लाभ होना मुक्ति कहलाता है, जिसका सीधा अर्थ अन्यथा रूप का त्याग कर स्वरूपावस्थान भी है। अतः इस स्कन्ध में इसी का प्रतिपादन है।

इसमें इस प्रकार प्रकरण हैं—

१ प्रकरण—जीव मुक्ति में अविद्या के नाश और विद्या-प्राप्ति के द्वारा ज्ञान से ब्रह्मभाव की प्राप्ति रूप मुक्ति का वर्णन है। विद्या-ज्ञान के पाँच पर्व हैं-१ वैराग्य, २ सांख्य, ३ योग, ४ तप, ४ भक्ति। इनका एक-एक अध्याय से वर्णन है, अतः प्रथम से लेकर पाँच अध्याय इसमें प्रयुक्त हैं। इसके अधिकारी राजर्षि जनक हैं।

जीव मुक्ति का दूसरा प्रकार मायुज्य मुक्ति है। २४ तत्वों का अतिक्रमण ही सायुज्यभाव कहलाता है, अतः ६ अ० से लेकर २६ अ० तक इन २४ तत्वों का संकेत है-यह सायुज्य भाव भक्ति से लभ्य है जिसके अधिकारी उद्धव हैं, अतः इसमें २४ अ० हैं।

२ प्रकरण-ब्रह्म-मुक्ति है, जिसमें २० और २१ यह दो अ० हैं। अहन्ता अथच ममतात्मक मानव नाट्य का परित्याग करने के कारण यहाँ ब्रह्म की मुक्ति का उपदेश किया गया है, एतदर्थ दो अ० हैं।

इस प्रकार, एकादश स्कंध के मुक्ति-लीला का ३१ अध्यायों द्वारा प्रतिपादन है।

> १२-द्वादश स्कंधार्थ-आश्रय-निरूप्स (१३ अ०) आश्रय

प्रकरग्

४ क-कृष्णाश्रय ख-जगदाश्रय ग-वदाश्रय घ-भक्तियोगाश्रय ङ-भागवताश्रय

(१,२,३, अ०) (२॥ अ०) (२॥ अ०) (३ अ०) (३ अ०) ४,५॥ अ० ६.७अ० = से १० अ० ११ से१३अ.

मुक्त जीवों का ब्रह्म-स्वरूप से अवस्थित होना आश्रय कहलाता है। द्वादश स्कंध में आश्रय लीला का निरूपण है जिसके लिये निम्न-लिखित प्रकरण हैं— १ प्रकरण-कृष्णाश्रय प्रकरण है, जिसका प्रथम तीन अ० में कथन है।

२ प्रकरण-जगदाशय प्रकरण है, जिसका चौथे, पाँचवें, और छठे अ० के आधे भाग में अढाई अ० में प्रतिपादन है।

३ प्रकरण-वेदाश्रय प्रकरण है। छठे अध्याय का आधा और सातवां पूर्ण अध्याय डेढ़ अध्याय इसके अन्तर्गत है।

४ प्रकरण-भक्तियोगाश्रय है, जिसका ८, ६, १०, तीन अध्यायों में विस्तार है।

४ प्रकरण-भगवताअय है, जिसका निरूपण भी ११, १२, १३ तीन अध्यायों में है।

इन सब अध्याओं की संगति का सहतुक वर्णन भोगवत निबन्ध के सुन्दर ढङ्ग से कहा गया है, विस्तार भय से यहाँ संचिप्त परिचय दिया गया है।

भागवत साज्ञात् श्रीकृष्ण स्वरूप है, अतः इसमें भी तद्बोवक ६ धर्मों का समावेश इस प्रकार है—

१ और २ स्कन्धों से ज्ञान का निरूपण है।

३ और ४ स्कन्ध से वैराग्य का निरूपण है।

४ और ६ स्कन्ध से वीर्य का निरूपण है।

७ और = स्कन्ध से एश्वर्य का निरूपग् है।

ह और १० स्कन्ध से यश का निरूपण है।

११ और १२ स्कन्व से श्री का निरूरण है।

(भा० निबन्ध प्र० स्क० कारिका ४० से ४२)

इस प्रकार आश्रय निरूपक द्वादश स्कन्ध में १३ अध्याय और पाँच प्रकरण कहे हैं।

सुबोधिनी का प्रतिपाद्य विषय, भागवतीय वाक्यार्थ, पदार्थ और अन्तरार्थ।

#### र्चना-

जैसा कि प्रथम कहा जा चुका है, भागवत शास्त्र का उसके व्यन्तर्गत स्कन्धों का सकरणान्तर्गत

श्रध्यायों का, तथा तदन्तर्गत वाक्यों का, श्लोकों का, श्लोक का, प्रांति पदों का अथच पदान्तः पाती श्रद्धां का, यह सब सात प्रकार का अर्थ भागवत का प्रतिपादनीय हैं। प्रथम चार का निरूपण 'भागवत निबन्ध' में श्लोर शेष तीन का 'सुबोधिनी' नामक भागवत च्याख्या में हैं। इन सातों का एकत्र समन्वयात्मक श्रविरोधी श्रर्थ ही मौलिक सिद्धान्त का सम्यक् निरूपक होता है। एतावता सुबोधिनी-परिज्ञान के लिये भागवत-निबन्ध का श्रध्ययन परमावश्यक है।

भागवतार्थ-परिज्ञान की परिपाटी में श्रीवल्लभाचार्य ने सर्व-प्रथम सूच्म टीका का प्रणयन किया है, इसके अनन्तर भागवत-तत्वदीप निबन्ध को और बाद में सुबोधिनी की रचना हुई है। सुबोधिनी में कई स्थलों पर 'सूच्मटीका' का नामोल्लेख मिलता है। भागवत-निबन्ध की कई कारिकाएँ तो सुबोधिनी में उपलब्ध होती ही हैं।

### व्याख्यान-पद्धति---

श्राचार्य कृत सुबोधिनी श्रीर श्रन्य व्याख्याश्रों का परिचय श्रागे दिया जारहा है। प्रस्तुत सुबोधिनी में श्रव्यायानुसार श्लोकों को अर्थ पूर्वापर-संगति रूप में कहा गया है। इसके साथ यह भी निरूपित है कि श्लोकों में श्रागत पदों का स्वारस्य क्या है ? यह पद-स्वारस्य ही वास्तव में पदार्थ है, जिसमें प्रकृति प्रत्यय का श्रचरार्थ भी संमिलित किया जाता है, ऐसे श्रव्यय जो एकाचरात्मक हैं उनके श्रश्य की गंभीरता का दर्शन कराना भी टीकाकार ने त्यागा नहीं है—श्लोकों में पाठ-भेद का श्रंगीकार करते हुए उसकी समीचीनता या श्रनुपयुक्तता का भी दिग्दर्शन मिलता है। इस प्रकार वाक्यार्थ—जिसे श्लोकार्थ कहा जा सकता है—के साथ पदार्थ श्रीर श्रचरार्थ का समावेश सुबोधिनी टीका की विशेषता है।

जहाँ तक अन्य टीकाओं का प्रश्न है, इस प्रकार का सूद्रम विवेचन अन्यत्र उपलब्ध नहीं होता । अन्य टीकाकारों के अभिमत को सूचित करने और उनकी दृष्टि को समालोचना करने में भी सुबोधिनीकार का व्यापक पांडित्य छिपा नहीं रहा है, विभिन्न कोशों और शब्दानुशासन तथा धातुपाठों का आश्रय लेकर भी वाक्यार्थ की संगति लगाने का चमत्कार भी इस विवेचना में दर्शनीय है। उक्त व्यापक व्याख्यान की रचना के विषय में स्वयं प्रंथकार वक्षभाचार्य कहते हैं कि—'इस निरानन्द लोक में श्रानन्द रूप भागवत के अर्थ का निरूपण वाक्पित वेश्वानर श्रीप्रभु के श्रातिरिक्त श्रन्य कोई नहीं कर सकता, श्रतः उन्होंने जैसे भागवत के प्राकट्यार्थ वेदव्यास का श्रवतार धारण किया था, उसी प्रकार मनुष्य रूप में मुक्ते भी प्रकट कर कृपावलोकन द्वारा ऐसी सामर्थ्य प्रदान की है, श्रीर श्राज्ञा प्रदान की है। श्रतः में भगवान विष्णु श्रीर व्यास को प्रिय लगने वाली पद्धति पर भागवत के गूढार्थ को प्रकट कर रहा हूँ।"

[ अर्थ तस्य विवेचितुं ० सु० प्र० स्क० प्र० अ० भू०]

"भागवत की व्याख्या में वल्लभाचार्य ने न तो लच्चणा का ही सहारा लिया है और न न्यून पद से अन्य पद का अनुसन्धान ही किया है। परोच्च-कथन—जैसा कि पुरंजनोपाख्यान है—को छोड़ कर यथार्थ आशय प्रगट करने की प्रतिज्ञा की है। "गंगायां घोषः" इस वाक्य में जैसे शब्द की एक शक्ति, लच्चणा द्वारा गंगातटवर्ती घोष का बोध किया जाता है उस प्रकार भागवत में शब्द की मुख्य अभिधा शिक्त का परित्याग कर गोण अर्थ का स्वीकार नहीं किया गया है। न्यून पद रख कर अन्य पद की पूर्ति का प्रसंग भी इस स्थान पर नहीं लाया गया है। कुछ स्थल ऐसे हैं जहाँ परोच्च रूप से अर्थ का कथ्रन है, वहाँ उसका परोच्च रूपेण कथन कर मूल अर्थ की और संकेत हुआ है, ऐसे स्थलों का परित्याग कर शेष सभी स्थलों पर वास्तर्विक अर्थ का ही निरूपण भागवत की सुबोधिनी टीका में किया गया है—

(सु० प्र० स्क॰ प्र० अ० कारिका ६)

उपर्युक्त सात प्रकार के अर्थ की अविरोध रूप से संगति करते हुए सुबोधिनी में यद्यपि विषय का प्रतिपादन है तथापि आचार्य ने व्यवहारवश उत्तरोत्तर सातों अर्थों में पूर्व-पूर्व की अपेक्षा दुर्वलता तो स्वीकार की है। जैसे भगवान की लीला ही भागवत शास्त्र का अर्थ है, पर जहाँ प्रकरण आदि में अन्य राजा आदि का भौतिक चरित्र आजाता है, वहाँ उसे उसी रूप में मानते हुए ताहशी भगवत्लीला का अंगीकार किया है, अतः यहाँ शास्त्रार्थ की अपेक्षा प्रकरणार्थ में दुर्वलता का आना सहज ही है, और इसे व्याख्याकार ने माना है—

(सु० प्र० स्क० प्र० त्रा० भू० कारिका ७)

### भाषात्रीवध्य —

सुबोधिनीकार ने भागवत में तीन भाषाएँ स्वीकार की हैं। भाषा का तात्पर्य यहाँ दर्शन-प्रकार से है। अर्थात् भागवत में त्रिविध वर्णन है—

### (१) लौकिक भाषा (२) परमत भाषा (३) समाधि भाषा—

- १. लौकिक भाषा से तात्पर्य उस प्रकार के वर्णन से है जिहाँ भागवत में लोकसिद्ध वर्णन प्रस्तुत किया गया हो, यथा नदी, पर्वत, ऋतु, नगर ऋदि की शोभा और नागरिक व्यवहार का उल्लेख, जिसमें किसी सिद्धान्त की रूपरेखा नहीं निकलती। इसे काव्यात्मक ढंग का वर्णन कहा जा सकता है। जैसे "नाना दुमलताकी एँ" " ऋथोषस्युप-वृत्तायां कुक्कुटान कूजजोऽशपन्" ऋदि लोकस्थित का उल्लेख।
- २. परमत भाषा, जहाँ अन्य ऋषियों के अभिमत का कथन है, जैसे "केचिदाहुरजं जातं ?" " एवं वद्नित राजर्षे ऋषयः केचनान्विताः" आदि । सम्वाद रूप में जहाँ ऋषियों द्वारा तत्वज्ञान का कथन है वहाँ अधिकांश परमत है।
- ३. समाधिभाषा से तात्पर्य उस सिद्धान्त से हैं जिसे—महर्षि वेदव्यास ने शुकाचार्य के द्वारा व्यक्त किया है। उन्होंने स्वयं समाधि में जिस परम तत्व का साचात् किया है, उसका प्रतिपादन करने वाला सिद्धान्त 'समाधिभाषा' कहलाता है। लौकिक और परमत के विश्लेषण के अनन्तर शेष भाषा समाधिभाषा कही जा सकती है। यों तो समप्रभागवत वेदव्यास द्वारा निर्मित है, तथापि विश्लेषण की दृष्टि से उसमें कुछ सम्वादात्मक प्रसंग भी हैं जिन्हें पृथक रूप में मानना पड़ता है।

प्रस्तुत समाधिदृष्ट तःवानुसन्धान के लिये सूत ने स्वयं एक स्थान पर कहा है—

''त्रपश्यत् पुरुषं पूर्णं मायां च तदुपाश्चयाम् । स्त्रनथोपशम साद्दाद् भिक्तयोग मधोद्दाजे ॥"

भा० प्रव स्क०७, ६

समाधिभाषा के मूल परिज्ञान के लिये वल्लभाचार्य ने स्वयं कहा है

"व्यासरूपोवतीर्याद्य मंगलादि पुरः सरम् ॥१७॥ प्रसंग पूर्वकं चाह समाधावुपलम्य हि। साकारं बह्य शुद्धं हि, माया तच्छितिरुक्तमा। तया सर्वत्र समोहः साद्वाद् भिक्तश्च मोचिका।१८ इममर्थं हरिश्चाह बह्यणे, नारदाय सः

(भाग० नि० प्र० स्कन्धार्थं)

उक्त त्रिविध भाषात्रों में जहाँ परस्पर कथानक में विरोध-सा भासित होता है उसका समाधान सुबोधिनीकार ने यह कह कर किया है कि— "एसे प्रसंग कल्पान्तर के हैं— "धाता यथा पूर्व कल्पयत्" इस श्रुति के अनुसार सृष्टि कुछ परिवर्तन के साथ यथापूर्व हो होती रहती है, आवश्यक परिवर्तन होने से उसमें एकरूपता कहीं-कहीं नहीं आती — अतः उसे एक दूसरे का विरोधक या अप्रामाणिक नहीं मानना चाहिए"— ( प्र० स्क० सु० प्र० अ० कारिका म )

"भागवतीय प्रसंग में जहाँ जिस भाषा का प्रयोग हुआ है वहाँ सुबोधिनी में प्रायः उसका उल्लेख किया गया है। लौकिक और परमत भाषा समाधिभाषा की पोषिका हैं अतः वे दोनों भी स्प्रमान्य नहीं हैं।'' (कारिका ६)।

इस प्रकार सुबोधिनी में भागवत-निबन्ध से बचे हुए तीन अर्थों का न्याख्यान किया गया है। स्वयं वल्लभाचार्य ने प्रन्थ के प्रारम्भ में अर्थ तस्य विवेचितुं नहिविभुः० इत्यादि में सुबोधिनी की मान्यता और गांभीर्य का कथन किया है, वह वास्तव में भागवत का हार्द प्रकट करने में अद्वितीय न्याख्या है। इधर श्रीहरिरायजी ने भी उस सम्बन्ध में कहा है—

'नाश्रितो बल्लभाधीशो न च दृष्टा सुबोधिनी नाराधि राधिकानाथो वृथा तज्जन्म भूतले''

#### भगवत्स्वरूपता--

भागवत के द्वादश स्कन्ध, भूषण-भूषणांग श्रीप्रभु के द्वादश आभूषण और खरूप भी माने जाते हैं—जो इस प्रकार हैं— प्रथम और द्वितीय स्कन्ध— दोनों चरणों के पादांगुलीय हैं। इतीय और चतुर्थ स्कन्य—दोनों चरणों के नूपुर हैं।

पंचम स्कन्ध—हार है।
पष्ठ स्कन्ध—हार है।
सप्तम अष्टम स्कन्ध—दोनों बाहुओं के अंगद बलय है।
नवम स्कन्ध—निष्क है।
दशम स्कन्ध—पूर्वाद्ध कंठभूषा है। उत्तराद्ध कुंडल है।
एकादश स्कन्ध—चक्रीशलाका युग है।
द्वारश स्कन्ध—च्लामणि है।

अन्य पत्तान्तर में दशम स्कन्ध उत्तराद्ध को कुंडल और चकी-शलाका का युग्म रूप, एकादश को चूडामिण और द्वादरा को ऊर्मिका रूप भी माना जाता है मि।

द्वादश अंगों के द्वादश आभूषणों के मौलिक स्वरूप और स्कन्धों के वर्ण्य विषय का सामज्जस्य मिलाने पर उक्त कथन चरितार्थ हो जाता है।

### भागवत पर शु० पु० साहित्य —

शुद्धाद्वेत सिद्धान्त की दृष्टि से चतुर्थ प्रस्थान भागवत पर निम्न लिखित साहित्य की रचना हुई है, जो प्रकाशित और अप्रकाशित दोनों रूपों में है। इसका परिचय इस प्रकार है—

# भागवत सूचम टीका-श्री वल्लभाचार्य विरचित, अप्रकाशित ।

प्रस्तुत टीका का कुछ थोड़ा सा छंश (प्र० स्क० प्र० ऋध्याय का प्रथम तथा द्वितीय श्लोक पर्यन्त) सरस्वती—भंडार कांकरोली के संप्रह में (बं० ३३, १६ पर) विद्यमान है। वेदस्तुति—छंश पर-सूच्मटीका श्रीवल्लभाचार्य कृत प्रकाशित—पृष्टिसुधा कार्यालय धंधूका द्वाराक शेष छांश ऋनुपलब्ध है। इस प्रन्थ की सूचना स्वयं आचार्यश्री ने स्वरचित प्रन्थों में दो तीन स्थानों पर को है:—

<sup>भी बालकृष्ण गास्त्र कृत लेख पं० ३ पत्र ११३।</sup> 

<sup>#</sup> इस सूक्ष्मटीका के दशमस्कन्ध के ब्रारम्भिक २० पत्र तेलीवाला ने जूनागढ़ के देवकीनन्दनलालजी के संग्रह में देखे हैं। देखो 'नवल विशेष' सूचना गुजराती में सन्यासनिर्णय प्रकाशन के ग्रन्त में।

क — भागवत प्रकरण निवन्ध कारिका १०६ । 'एतन्निबन्धातपूर्व मेव सूद्रमा या टीका कृता'

ख — भागवत प्रकरण तृ० स्कन्ध कारिका १४०।

ग -भागवत प्रकरण च० स्कन्ध कारिका १०४।

इन उद्धरणों से विदित है कि-इस प्रंथकी रचना भागवत निबन्ध के पहिले हुई है - यह सम्पूर्ण प्रन्थ अद्याविध प्राप्त नहीं हु बा। ऐसा अनुमान है कि इम सूहम टीका के अनन्तर बृहत् टीका के रूप में सुबोधिनी का प्रणयन हुआ है।

### सुबोधिनी टीका पर एक विहंगम दृष्टि—

भागवत टीका सुबोधिनी की रचना ऋन्य कई समर्थ तत्ववेत्ता तत्तत्सम्प्रदायानुयायी टीकाकारों की कतिपय टीकान्नों की रचना के बाद हुई है। ऐसी अवस्था में यदि उसमें विलच्छा मौलिक और प्रामाणिक तत्व का विवेचन न किया गया होता तो उसकी इतनी ख्याति न होती। भागवत के रहस्य पर अन्य विद्वानों के अभिप्राय के सम्यक् पर्यालोचन का जितना अवसर श्रीवल्लभाचार्य को मिला है उतना अन्य को नहीं। एतावता गंभीरता और विलच्छा विचार-पद्धित का आश्रय लेकर इसकी रचना हुई है यह मानना पड़ता है। स्थान-स्थान पर अन्य विद्वानों के अभिमतों का उल्लेख और उनकी समालोचना सुबोधिनी में की गई है, जिससे इनका महज परिज्ञान हो सकता है। अन्य प्रचित्तत पाठभेदों में जहाँ स्वास्थ्य की रचा हो सकी है, उसे स्वीकार किया गया है और जहाँ यह अशासंगिक प्रतात हुआ है सुधारा गया है।

'सुबोधिनी व्याख्या की प्रणाली सूत्रात्मक है, इसका अर्थाबबोध तब तक असंभव है जब तक भागवत-निबन्ध का पर्यालोचन न किया जाय। आचार्य कृत अन्य सिद्धान्त प्रन्थों का अवलोकन भी तत्वज्ञान के लिये परम आवश्यक है—क्योंकि सुबोधिनी स्वतन्त्र प्रन्थ नहीं है उसमें भागवत के श्लोकों के वर्णन पर सिद्धान्तों का निरूपण है। और वे सब बिखरे हुए जहां तहाँ ही मिलते है।

सुबोधिनी में प्रारम्भ और आवश्यक स्थलों पर कारिकाओं द्वारा वक्तव्यांश का स्पष्टीकरण है, जिनसे अप्रिम प्रतिपाद्य विषय का एक . स्थूल दर्शन-सा हो जाता है। प्रत्येक श्लोक और उसमें कथित शब्दों का परस्पर क्या सम्बन्ध है ? इसका जितना निरूपण इस टीका में मिलेगा अन्यत्र नहीं।

यद्यपि श्रीधरी और चूर्णिका टीका के समान इस टीका का उपयोग धारावाहिक कथा के रूप में नहीं किया जा सकता, तथापि प्रसंग श्रीर श्रोकों का स्वारस्य तथा शब्दों की मार्मिकता समक्त लेने पर इसके द्वारा कथा-प्रवचन में जो विशेषता त्याती है वह इसकी इकाई है

जैसा कि श्राचार्यजी का कथन है सुबोधिनी टीका के वस्तु निरूपण के तीन पहलू हैं—१. श्राध्यात्मिक, २. श्राधिदैविक, श्रौर ३. श्राधिमौतिक। श्राधिभौतिक रूप में श्रीभागवत प्रन्थ पुस्तक रूप में जिसे परमोत्कृष्ट काव्य का मूर्धन्य कहा जा सकता है, श्राध्यात्मिक रूप में इसे तत्वज्ञान-प्रद सात्वत-संहिता कहा जाता है, श्रोर श्राधिदैविकता में तो यह भगवत्स्वरूप श्रौर लीजा का श्रवगाहन कराती है।

जैसा कि प्रख्यात है—समप्र द्वादशस्त्रन्धात्मक भागवत पर सुबोधिनी पूर्ण नहीं मिलती। ऐसा अनुमान होता है श्रीश्राचार्य ने श्रन्तिम समय में इसकी रचना की है, श्रीर इसी कारण प्रचारमय व्यस्त जीवन में उसे पूर्ण करने का श्रवसर उन्हें नहीं मिला। 'श्रन्त करण प्रबोध' नामक प्रनथ में एक श्लोक है—

> "त्राज्ञा पूर्व तुया जाता गंगासागर-संगमे यापि पश्चात् मधुवने न कृतं तद्वयं मया देह-देश-परित्यागस्तृतीतो लोक गोचरः" ॥६॥

इस पर श्रीव्रजरायजी कृत विवरण में जो स्पष्टीकरण है उस पर ध्यान देने से उक्त कथन की सिद्धि हो जाती है। वहाँ लिखा है—

"श्रयमर्थः — भगवता श्रीभागवतार्थ-प्रकटनाय पूर्वमाज्ञप्तम्। तत्सू दमटीका करगोन कृतम्। ततः सुबोधिन्यां उपचयो प्रन्थबाहुल्यात्मा श्रारब्धस्तदा देह-परित्याग श्राज्ञप्तः। ततस्तिद्विधय निरोध एव विवृतः। ततोमुक्तौ वित्रीयमागायां देश-परित्याग श्राज्ञप्तः।

श्रर्थात् श्राचार्य ने भागवत के श्रर्थ प्रकाशनार्थ प्रथम सूहम टीका की रचना की श्रीर बाद में सुबोधिनी की, तृतीय स्कन्ध की पूर्ति के समय उन्हें देहत्यागार्थ भगवदाज्ञा प्राप्त हुई, श्रतः उन्होंने मध्यवर्ती स्कन्धों का परित्याग कर दशम स्कन्ध—निरोधलीला—का व्याख्यान आरम्भ किया। इसके बाद जब वे एकादश—मुक्ति लीला-स्कन्ध का विवरग करने लगे तब उन्हें देशत्यागविषयिणी पुनः भगवदाज्ञा हुई।"

एतावता यह निर्विवाद है कि सुबोधिनी की रचना प्रथम, द्वितीय तृतीय स्कन्ध तक और बाद में दशम पूर्ण और एकादश के चार अध्याय के आगे कुछ अंश तक होपाई है, जैसा कि साहित्य आज भी मिलता है। उक्त कथन से यह भी सिद्ध है कि भागवत की सूदम टीका का निर्माण पूर्ण रूपेण हुआ है, यद्यपि वह सम्प्रति उपलब्ध नहीं है।

### सुबोधिनी-साहित्य--

सुबोधिनी और उस पर विरचित साहित्य इस प्रकार है— प्रथम स्कन्ध सुबोधिनी—

१ से लेकर १६ ऋध्याय तक पूर्ण। इसकी एक हस्तलिखित प्राचीन प्रति सं० १७०८ का० शु० २० रिव का लिखित स० मंडार कांकरोली के संप्रह में (बं० १, १ शु०) है। सं० १६७१ में शु० सिद्धांत कार्यालय वंबई से प्रकाशित।

प्रस्तुत स्कन्ध की खुबोधिनी पर निम्न लिखित साहित्य है जिसके अध्ययन से मून प्रन्थ का स्वारस्य स्पष्टतः परिज्ञात हो सकता है —

- (१) प्र० स्क० सुबोधिनी-प्रकाश—गो० श्रीपुरुषोत्तमजी सूरत हारा रचित। प्रका० सं० १६८३ तेलीवाला बंबई। यह 'प्रकाश' समप्र स्कन्ध पर मिलता है जिसमें मूल प्रन्थ का सेद्धान्तिक सप्रमाण विवेचन है। पर पन्न खंडन के माथ स्वसिद्धान्त-स्थापना और रहस्य समभाने में 'प्रकाश' से बढ़ कर अन्य कोई टीका सुबोधिनी पर नहीं है। सं० १७६७ पौष कृ० ४ गुरु की लिखित प्रति निडयाद पु०पुस्त० में विद्यमान है, जो उमरेठ निवासी औदीच्य टोलिकिया ज्ञातीय व्यास हृद्यरामात्मज जीवराज की लिखित है। एक अन्य प्रति अज्ञातकाल श्रीपुरुषोत्तमजी हारा स्वयं संशोधित नाथद्वारा विद्या वि० में है।
- (२) प्र० स्क० सु०-लेख । रचियता गो० श्रीवल्लभजी (विद्वलेशात्मज) श्रप्रकाशित । इस प्रन्थ की सूचना तेलीवाला ने प्र० स्क० सु० प्रकाश में दी है।

- (३) प्र० स्क० सु० विवरण, रच० चाचा श्रीगोपेश्वरजी, अप्रकाशित, इसकी सूचना तेलीबाला ने 'प्रकाश' की भूमिका में दी है।
- (४) प्र० स्क० सु० विवरण—गो० श्रीगोक्कतोः सवजी कृत अप्रकाशित। (इसकी सूचना तेलीबाला ने इक्त 'प्रकाश' की भूमिका में दी है।
- (४) प्र० स्क० प्रथमाध्याय सु० स्वतन्त्र व्याख्या —कर्ता अज्ञात। अप्रकाशित सर० भं० कां० शु० वं० ३३, १७ ।
- (६) प्र० स्क० सुबोधिनी टिप्पणी—जयगोपाल भट्ट कृत (अप्राप्त अप्रकाशित) (प्रन्थकार ने इसका परिचय भक्तिवर्धिनी की स्ववृत्त टीका में वीजदाढच प्रकार सु०) में दिया है:—"कृष्ण शब्दस्य श्रीमद् गोपीजन विशिष्टकृष्ण परत्त्वंतु मत्कृत प्रथमरकन्ध सुबोधिनी टिप्पण्यां—'कर्ताज्ञः सकल स्वेति पद्यव्याख्याने मया सप्रपञ्च मुक्त मिति तत्रवावलोकनीयम्।"
- (७) प्र० स्क० सु० गुर्जर भाषानुवाद—शास्त्री छगनलालजी स्रमरजी बंबई कृत । प्रकाशित ।
- ( = ) प्र० स्क० सु० गुर्जर अनुवाद....पं० जटाशंकरजी कानजी शास्त्री धाफा कृत । प्रकाशित सं० १६६६ । प्रकाशक—वाडीलाल नगीनदास शाह, चंबई।

#### स्वतन्त्र व्याख्यान-

- (१) प्र० स्क० सुबो० प्रथमाध्याय प्रारंभ कारिका—व्याख्या गो० श्रीहरिरायजी कृत । अप्रकाशित । सर. भं. कां० शु० बं० ३३, १८ ।
- (२) निर्णयार्णव के प्रवतरंग में श्री लालू भट्टजी ने प्रवस्कव के कुछ स्थलों पर विचार व्यक्त किये हैं, प्रकाशित।
- (३) अर्थ तस्य विवेचितुम् (प्र० स्क० प्र० स्व० मु० मंगला-चारण कारिका) इत्यत्र व्याकरणद्वारा प्रयोग सिद्धि । चतुगु गोपाध्याय कृत । अप्रकाशित सर० मं० कां० शु० बं० ३४, २२ ।

श्रीभागवत की सभी सम्प्रदाय की एकत्र ग्राठ टीकाग्रों का प्रकाशन श्रीनित्य स्वरूप ब्रह्मचारी द्वारा बृन्दावन सं० १६६० में किया था जो सम्प्रति ग्रप्राप्त है, इसमें ही सर्वप्रथस सुबोधिनी टीका का प्रकाशन हुग्रा था।

- (४) श्रीकृष्ण कृष्ण सख बृष्णय० (प्र० स्क० छ० ४३ श्लोक) इत्यत्र विवरणम्। पो० श्रीबालकृष्ण शास्त्रि कृत। अप्रकाशित। पो० कंठमणि शा० के संप्रह में उपलब्ध।
- ( ८) गतासुसुरगं रुषा (प्रवस्कः १८ अव ३० श्लोक) इत्यत्र विचारः। अज्ञात कतृ क अप्रकाशित। सरव भंव बांव शुव् १९२, ७ वंघ।
- (६) परीक्तिकृत सर्पहनन-समर्थनम् (प्र० स्क० ६८ अ० ६० श्लोक) स्व० लेख त्रिगृह गोवद्धन शर्मा मधुरा कृत अप्रकाशित। सर० भं० कां० शु० बं० ११२, ८।

# प्रथम स्कन्ध सु० परिदर्शन—

प्रस्तुत स्कन्ध की सुबोधिनी द्वारा आनन्द रूप शिहरि की गौण-लीला श्रोता और वक्ता के अधिकार का निरूपण है, जो स्कन्धार्थ है, इसके १ से १९ अ० तक के अर्थ का संसूचन भागवत निवन्ध में किया जा चुका है, इस प्रकार शास्त्र, स्कन्य प्रकरण और अध्याय इन चारों के अर्थ की छोइकर शेष तीन का यहाँ विवेचन है।

प्रत्वेच अ० के अमुक संख्याक शोकों द्वारा विषय की संगति का व्याख्यान प्रति अध्वाय के आदि तथा आव यक होने पर मध्य में और श्लोकों के वादयार्थ, पदार्थ और अच्यर्थ का अविरोध रूप में कथन क्या गरा है।

त्रिविवदशन के रूप मं इसका स्वरूप इस प्रवार है—

- (१) हाधिसीतिक—भागवत शास्त्र प्रथम स्वन्ध, १६ अध्याय और तद्न्तः कितनं ही स्रोक।
- (२) आतात्मक—आनन्द रूप औहरि की गोंग लीलात्मक श्रोता यक्ता के विपार या निरूपण। भाव निबन्य में निद्धि प्रव स्कः के अस्सार विषयं लक्षणं औ गुणां का वर्णन है, भगवद्धमें रूप म यह ान का निरूप है।
- (३) आधिदेविक परापर श्रीकृष्ण के आनन्दमय विम्रह में प्रकर्म तरीय दक्षिण चरणारिविन्द है।

प्र० स्क॰ में श्रोता के लच्चण सम्बन्ध में कहा गया है-"तीर्थर्यज्ञें महान् शुचिः कृष्णं प्रच्छति यत्नेन कृपासत्संग संभवे" अर्थात् जो व्यक्ति तीर्थ संसेवन और भगवत्स मर्पणात्मक यज्ञ से विशेष पवित्र है वह राजा परीच्तित के समान मुख्य श्रोता है।

- (१) यागादि करने की आसक्ति शिष्य-संग्रह और वक्ता की अपेत्ता अपने में उत्तमत्व का अभिमान यह शौनक के साधारण श्रोता होने का लक्त्ए था। अतः वे साधारण श्रोता माने गये हैं। (भा० नि० प्र० क्क० कारिका ३०)
- (२) वैराय के साधन विज्ञान का आग्रह और नारद के सम्वार के द्वाग प्रतिशोधन होने से व्यास को मध्यम श्रोता के लच्चणों वाला माना है। (उक्त वारिका ३१)
- (३) शुको किमात्र से निःसि विध्वता तथा अन्य गुणां के कारण परोचित में मुख्य श्रोता के लच्चणों का समावेश होता है, अतः वे मुख्य है। (उक्त कारिया ३२, ३३)

प्र० स्क॰ में वत्ता के ल क्षण के सम्बन्ध में कहा गया है—
"वक्ताधिकारी सर्वज्ञ सम्प्रदायेन सन्मुखात्।
श्रुत भागवतो भक्तो ह्यविरक्त स्तथादिमः॥
(भा० नि० प्र० स्क० २६)

- (१) पुराण प्रवचन की वृत्ति होने के कारण सृतजी को शुक्रवत फल सिद्धि न होने से उन्हें साधारण वक्ता माना गया है। (भा० नि० प्र० स्क० वारिका २७)
- (२) कार्यावेशी भगवद्विभूति रूप, होने पर भी दृढ़ वैराख भाव के कारण नारद को मध्यम वक्ता माना गया है। (उक्त कारिका २५)
- (३) पीराणिक प्रवचन के वृत्ति रूप साधारण लच्चण और वार्याविशितः रूप सध्यम लच्चण से उत्पर सततभागवतानुजीलन एवं हढ़ वैश्व को स्थिति के कारण शुक्राचार्य को मुख्य वक्ता माना गया है। उनकी मुक्ति न होकर इन्हें कथा के द्वारा जीवनमुक्ति अवस्था प्राप्त है। (उक्त वारिका ६)

# २. द्वितीय स्कन्ध सुबोधिनी-

१ से लेकर १० त्रा० तक पूर्ण 'प्रकाशित' इसकी एक हस्त लिखित प्रित सं० १७०८ फा० शु० ७ चन्द्रवार की सर० मं० कां० मे शु० वन्ध सं० १, २ में विद्यमान है 'लेखक आज्ञात' शु० सि० कार्यालय बंबई से प्रकाशित सं० १६७६।

### प्रस्तुत स्कन्ध पर निम्न लिखित साहित्य है—

- (१) द्वि० स्क० सु० 'प्रकारा' श्रीपुरुषोत्तमजी रचित। प्र० स्क० के अनुसार इसमें भी सुबोधिनी का स्पष्टीकरण है। प्रन्थकार ने स्वरचित प्रहस्तवाद 'प्रस्थान रत्नाकर भाष्य प्रकाश' नृसिहोत्तर तापिनी एवं अधिकांश वाद प्रन्थों के अनन्तर इसकी रचना की है क्योंकि प्रकाश में स्थान स्थान पर इनका नाम निर्देश है। यह प्रन्थ बालकृष्ण शु० महासभा सूरत द्वारा सं० १६८८ में प्रकाशित।
- (२) द्वि० स्क० सु० लेख, गो० श्रीवल्लभजी (विट्ठलेशात्मज) रचित। अप्रकाशित (इसकी सूचना प्रकाशित श्रकाश टीका की भूमिका मे पं० चिम्मनलाल शा० ने दी है)
- (३) द्वि० स्क० सु० विवरण—गो० श्री चाचागोपेशजी कृत 'अप्रकाशित' (सं०२ के अनुसार सूचना से विज्ञात ।
- (४) द्वि॰ ्स्क॰ सु॰ विवरण । 'गो॰ गोकुलोत्सव जी कृत' 'अप्रकाशित' (सं०२ के अनुसार सूचना से विदित)
- (४) द्वि॰ स्क॰ सु॰ गुर्जर भाषानुवाद 'शास्त्री कल्यागाजी-कानजी भाई कृत' प्रकाशित सं० १६६८ वाडीलास नगीनदास वंबई द्वारा
- (६) द्वि० स्क० सु० भाव बोधिनी टीका हिन्दी भाषानुवाद—देवर्षि 'श्री रमानाथजी शास्त्री कृत' प्र० श्रध्याय सं० १६६८ में विद्या-विभाग नाथद्वारा से प्रकाशित द्वितीय तृतीय और चतुर्थ श्रध्याय नाथद्वारा स्व० शास्त्री जी के पुत्र द्वारा प्रकाशित सं० २००६।

ऐसा विदित हुआ था कि उक्त भावबोधिनी टीका सम्पूर्ण स्कन्ध पर की गई है, पर अन्थकार अपने सामने प्रथमाध्याय ही प्रकाशित कर सके और दिवंगत हो गये। बाद में उनके पुत्र श्रीज्ञजनाथ शास्त्री जी आगे के तीन अध्याय छपा सके और वे भी स्वर्गवासी हो गये। अब प्रनथ उनके पुत्रों के समीप हो ठो कहा नहीं जा सकता।

(इसी प्रन्थ—प्र० अ० के अन्त में द्वि० स्क० भागवत निबन्ध का हिन्दी अनुवाद भी प्रन्थकार कृत मुद्रित हुआ है। स्वतन्त्र लेख—

- (१) अदीन लोला हिसते त्रणोल्लसत्० (द्वि० स्क० २ अ० १२ श्लोक) इत्यत्र विवरणम् । पो० श्रीवालकृष्ण शास्त्री रचित 'अप्रकाशित' पं० कंठमणि शा० के सं० में विद्यमान।
- (२) निरस्त साम्यातिशयेन—( द्वि० स्क० ४ अ० १४ स्रोक) इत्यत्र स्वतन्त्र लेख 'श्री हरिरायजी कृत्त' अप्रकाशित' ( सर० भं० गु० बं० ३४, २६.)
- (३) शृणवतः अद्धया नित्यं। (द्वि० स्कं० = आ० ४ श्लोक) इत्यत्र स्वतन्त्र विवरण। अज्ञात कर्तुक। अप्रकाशित [सर० भं० कां० शु० बं० ३४, २४]
- (४) निर्णयार्णव के प्र० तथा द्वि० त० तरङ्ग में लालू भट्टजी ने द्वि० स्कन्ध, के कुछ स्थलों पर कुछ विचार व्यक्त किये हैं। प्रकाशित

# द्वितीय स्कन्ध सु० परिदर्शन-

प्रस्तुत स्कन्ध-खुबोधिनी में आनन्द रूप श्रीहरि की गीण लीला रूप साधनों का निरूपण है। जो स्कन्धार्थ हैं। भा० नि० में शेष अर्थ का निरूपण करके अन्तिम तीन धर्थ सु० में विवरित हैं।

प्रथम स्कन्ध वत् प्रत्येक अध्याय के आदि में तथा अन्यत्र भी कारिकाओं द्वारा विषय की संगति का प्रादुर्भाव है। श्लोक संख्या की भी संगति वहीं कही गई है। १ से १० अ० तक भागवत अवगा के साधनों पर प्रकाश डाला गया है।

### इसका तिविध स्वरूप है:-

- १. आधिभौतिक—भागवत प्रन्थ का यह द्वितीय स्कन्ध है जो दस अध्यायों में विभक्त है। प्रत्येक अध्याय में कई श्लोक हैं।
  - २. श्रध्यात्मिक--श्रानन्द्मय श्रीहरि की गौग लीला में

साधनों का निरूप ॥ किया गया है। नि० के अनुसार निर्देष्ट विषयों, लच्चाां और गुणों का वर्षन है। भगवद्धम स्वरूप में यह स्कन्ध ज्ञान रूप है।

३. आधिदेविक—पूर्ण पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के रसमय विश्रह में द्वि० स्कः उनके वाम चरण रूप में श्रवस्थित है।

# तृतीय स्कन्ध सुबोधिनी--

१ से ३३ द्याध्याय पर्यन्त समग्र प्रकाशित। सं० १६८४, नाथद्वारा त्रि० विभाग। इसकी प्राचीन प्रति सं० १७०६ माघ शु० ४ बुध की लिखित। सर० भं० कां० शु० बं० १।३ पर विद्यमान है।

प्रस्तुत स्कन्ध की सुबोधिनी पर निम्नलिखित व्याख्याए हैं।

- (१) तृ० स्क० सु० प्रकाश। गो० श्रीपुरुषोत्तम जी कृत। सुबोधिनी के साथ नाथद्वारा से प्रकाशित। शुद्ध प्रति न मिलने से प्रारम्भिक प्र अ० तक पुस्तकान्त में छापा गया है। बाद में मूल के साथ। पू वत सुबाधिनी का विवरण है। इसकी प्राचीन प्रति स० मं० कांकरोली में शु० बं० २०१३ पर विद्यमान है।
- (२) तृ० स्क० सुबोधिनी लेख—गो० श्रीवल्लभजी कृत। अप्रशित।

### स्वतन्त्र लेख

(३) "तस्यारविंद् नयनस्य पदारविंद्।" [ स्क०३ अ० १४ श्लोक ४३] इत्यत्र स्वतन्त्र लेख। स्रज्ञात कर्नु क — अप्रकाशित। सर्भ भं शु० बं० ३४, ६।

# तृ० स्क० सुबोधिनी परिदर्शन--

इस स्कन्ध में आनन्द रूप श्रीहरि की दश विध लीलाओं के अन्तर्गत प्रथम सर्ग लीला का प्रतिपादन हैं। श्रुति के अभिप्रायानुमार परब्रद्य की रमण करने की इच्छा से सत्वादि गुणों के वैपम्य से पक्च-महामून पञ्चतन्मात्रा, एकादरा इन्द्रियाँ और चतुविध अन्तः करण की उत्पत्ति के प्रकार को मर्ग कहा जाता है। यही रूपान्तर में अग्ररीरी ईश्वर वा स्थूल शरीर प्रहण कहलाता है। सा० निबन्ध के निर्देशानुमार

इसके अध्याय प्रकरण आदि का विवरण वहाँ है, और शेष का उक्त अध्यायों में कथन है।

प्रत्येक अध्याय के आदि और यथावश्यक स्थान में कारिहाओं द्वारा श्लो हों की पारस्परिक स्थिति स्पष्ट की गई है।

इसका त्रिविध रूप है—

- १. आधिभौतिक -- भागवत प्रंथ के तृ स्क की ३३ छ है। जिसमें अनेक श्लोकों से प्रतिपाद्य विषय का वर्णन है।
- २. आ' यात्मिक-- आनन्दमय परमात्मा की प्रथम सर्ग नाम्नी लीला का निरूपण है। भा० नि० के अनुसार तत्र निद्ध लक्षणों, गुणों और कथानक के रूप में वक्तज्यांश का स्पष्टीकरण हैं। भगवद्धमें स्वरूप में इसके वैराग्य का निरूपण मिलता है।
- ३. अधिदेविक पूर्ण पुरुषोत्तम के रसमय विग्रह में यह स्कन्ध दिल्ला बाहु स्थानीय है।

चतुर्थ स्कन्ध सुबोधिनी।

इ पकी रचना नहीं हुई है।

इस स्कन्ध में विसर्ग लीला का प्रतिपादन है। विसर्ग का तालपर्य ब्रह्माजी द्वरा चराचर त्रिश्व की उत्पत्ति है। इस स्वन्ध के निबन्ध में शास्त्रार्थ, स्कन्धार्थ, प्रकरणार्थ छोर छान्यायार्थ का कथन है, शेप तीन का निरूपण छवशिष्ट रह जाता है। इस स्कन्ध में एक से लेकर देश छा० है।

सुबोधिनो न होने के कारण इस पर अन्य व्याख्याएँ नहीं हैं। कुछ स्वतन्त्र विवरण भी उपलब्ध नहीं होते।

इय स्कन्ध का त्रिविध स्वरूप हैं--

- १. अधिभौतिक -भागवतका १ से लेकर ३१ अ० तक यह चतुर्थ स्कन्ध है। प्रत्येक अ० में कई स्लोक है।
- २. श्राध्यात्मिक-- श्रानन्द रूप श्री हिर की दशविध लीलाश्रों से तृतीय विवर्ग-लीला का प्रतिपादन है। भगवद्धर्म में इसमें वैराय का निरूपण है।

३, आधिदैनिक --पूर्ण पुरुषोत्तम के रसमय वित्रह में यह स्कन्ध बाम बाहु स्वरूप है जो श्री गोवद्ध नोद्धरण के स्वरूप में ऊर्ध्व है ? पश्चम स्कन्ध मुबोधिनी—इसकी रचना नहीं हुई।

इस स्कन्ध में भगवान की स्थिति लीला का निरूपण है। स्थिति जिसे कहीं-कहीं स्थान भी कहा गया है। परिभाषा के अनुसार-स्थिति वैकुग्ठ विजय:—चराचर में सर्वोत्कर्ष रूप से परमात्मा का सर्वत्र निवास कहलाता है। यावन्मात्र सृष्ट जगत के ऊपर मर्यादा पूर्वक उसे पालन द्वारा जो उत्कर्ष प्राप्त है वह विजय स्थिति या स्थान है। इस स्कन्ध के अन्तः इसी लीला का कथन है।

सुबोधिनी न होने के कारण इस पर किसी विशेष व्याख्या की उपलब्धि नहीं होती।

निम्नलिखित प्रसङ्ग पर स्वतन्त्र लेख मिलता है--

(१) एवमेवास्मिन्नेवे बष्टे।' (४ स्क०१६ अ०१६ श्लोक) के ऊपर तथा अही अमीपां किमकारिशोभनं। स्क० ४ अ०१६ श्लोक २१) पर अज्ञात कर्नु क स्वतन्त्र लेख (सर० भं० के शु० बं० ३४, ६२) अप्रकाशित।

इसका तिविध रूप है--

- १. आधिभौतिक -भागवत का पद्धम स्कन्ध है जिसमें २६ अ० और प्रत्येक में कई श्लोक हैं।
- २. आध्यात्मक--आनन्द रूप श्री हिर की दशविध लीलाओं में तृ० स्थिति लीला का प्रतिपादन है। भा० नि० के अनुसार तत- कि दिए तद्यों और गुणों का वर्णन कथा प्रसङ्ग रूप में है। भगवद्ध में स्क्रम में यह वीर्य गुण का प्रतिपादक माना जाता है।
- ३. आधिदेविक —पूर्ण पुरुपोत्तम के रसमय वियह में दिन्ण सविथ-ऊरु-खरूप है।

पष्ट स्कन्ध मुत्रोधिनी-इसकी रचना नहीं हुई है।

प्रस्तुत स्कन्ध में पोपण। पुष्टि-लीला का निरूपण है। सृष्टि एवं

अनुप्रविष्ट जीवों पर स्वाभाविक अनुप्रह कर उन्हें परिपोषित करना पुष्टि लीला कहलाली है। इस रक्षन्य में इसी का कथन है।

सुबोधिनी न होने के कारण इस पर विशेष कोई व्याख्यान नहीं है। प्रासंगिक स्वतन्त्र लेख इस प्रकार भिलते हैं—

- १. सकृत्मनः कृष्ण पदारिवन्दयोः (६ स्क०१ त्रा० १६ श्लोक) इत्यत्र स्वतन्त्र लेख । गो० औ देवकीनन्दनजी कृत । त्राप्रकाशित। (सर० भं० शु० वं० ३४, १४)
- २. वृत्रासुर चतुःश्लोकी (६ स्क० ११ अ० २४, २४, २६, २७ श्लोक) इन्द्र द्वारा वध किये जाने के पूर्व वृत्रासुर ने जो भगवत्प्रार्थना की है उसको 'वृत्र—चतुःश्लोको' कहते हैं। भक्तिमार्ग की ृदृष्टि से यह बड़े महत्व की है।

इसके चार श्लोक भक्तिमार्गीय चतुर्विध पुरुषार्थ का बोध कराते हैं, और इनमें उनका वास्तविक स्वरूप प्रकट किया गया है।

क—अहं हरे तब पादेंक मूल। इसमें पुष्टिमार्गीय धर्म है।
ख— न नाक पृष्ठं नच पार०। इसमें ,, ,, अर्थ है।
ग — अहात पत्ता यव मातरं। इसमें ,, ,, काम है।
घ — मनोत्तन हलो कजनेषुसल्यं। इसमें पुष्टिमार्गीय मोज्ञ हैं:।
इस हलो क चतुष्टयी पर निम्न लिखित साहित्य की रचना हुई है।

- (१) वृ० चतुःश्लोकी सूरम टीका—श्री वल्लभाचार्य कृत। अप्रकाशित। सर० भं० शु० वं० ३४, ४७।
- (२) यु० चतुःश्लोकी (कारिकाः) गो० श्रीविद्दलेश प्रभुचरण कृत । वृहत्स्तोश स० सा० में प्रकाशित । चार श्लोकों द्वारा इसका रहस्य यथन है। इसे आत्मा चतुः श्लोको भी कहा जाता है।
- (३) हु॰ चतुःश्लोकी व्याख्या—गो॰ श्रीः विहलेशप्रमुचरण कृत। प्रकाशित।
- (४) दृ० चतुःश्लोकी व्याख्या—दिप्पणो । प्रभुचरण कृत व्याख्या पर गो० हिरायजी कृत । प्रकाशित ।
- (४) वृ० चतुःश्लोकी प्रकाश। प्रभुचरण कृत व्याख्या पर गी० श्री पुरुषोत्तमजी कृत विवरण। प्रकाशित।

- (६) वृ० चतुःश्लोकी—सुबोधिनी व्रजभाषा टीका । श्रज्ञात कर्तृ का प्रकाशन जे. श्रा. ट्रस्ट फंड बम्बई द्वारा
- (७) वृ० चतुःश्लोको—प्रमुचरण कृत व्याख्या का गुजराती भाषानुवाद। शास्त्री छगनलाल जी कृत। प्रकाशित बंबई सं० १६४६।
- (८) वृत्रासुर चतुः श्लोकी—प्रमुचरण व्याख्या का गुजराती भाषान्तर ।। शास्त्री चिम्मन लालजी कृत । प्रकाशित ।
- (६) वृत्रासुर चतुःश्लोकी व्याख्या लेख। गो०श्रीवल्लभजी कृत। श्री प्रभुचरण कृत व्याख्या पर लेख है, अप्रकाशित, सर० भं० शु० बं० ३४, ३७।
- (१०) बृत्राक्षुर चतुःश्लोकीं व्याख्या टिप्पर्णा-गो० श्रीगोपेश्वरजी कृत-ममोत्तम श्लोक इत्यत्र । अप्रकाशित सर० भं० शु० बं० ३४, ७४। प्रस्तुत लेख में श्रीहरिरायजी कृत लेख से अधिक साम्य है।
- (११) अहं हरे तव पादैक मूल० इत्यत्र स्वतन्त्र लेख—पो० श्री बालकृष्ण शास्त्री कृत अप्रकाशित । पं० कंठमणि शा० के संप्रह में।
- (१२) बृत्रामुर चतुःश्लोकी—हिन्दी भाषान्तर। रूपिकशोर शर्मा कृत प्रका० जे० आ० वंबई इस स्कन्ध का त्रिक्धि स्वरूप्—
- १. त्राधिमोतिक—भागवत का षष्ठ स्वन्ध है जिसमें १६ अ० श्रीर प्रत्येक में कितने ही श्लोक हैं।
- २. आध्यात्मिक—आनन्द रूप श्री हिर की दशविध लीलाओं में चतुर्थ-पुष्टि-लीला का निरूपण है। भा० नि० के अनुसार तत्ः निर्दिष्ट लच्चणां और गुणांका निरूपण कथात्मक इंग पर किया गया है। भगवद्धर्म रूप में यह वीर्य गुण का निरूपक माना जाता है।
- १. त्राधिदैविक—पूर्ण पुरुषोत्तम के रसमय विग्रह में यह बाम सक्थि-उरु-है।

# ७. सप्तम स्कन्ध-युबोधिनी-इसको रचना नहीं हुई।

यह स्कन्ध 'अति' लीला का प्रतिपादक हैं। कर्म के द्वारा वृद्धि पाने वाली वासनाओं का नाम 'अति' कहा जाता है। यह कर्ममयी वासना जीव की विविध गतियाँ प्रदान करतो हैं। इसमें १५ अ० हैं।

इस स्कन्ध की सुबोधिनी की रचना न होने से विसी प्रकार के व्याख्यान या स्वतन्त्र विवरण नहीं मिलते।

### इसका त्रिविध रूप:—

- १. आधिभौतिक—भागवत का सप्तम स्कन्ध है, जिसमें १५ अ० और प्रत्येक में कई श्लोक हैं।
- २. आध्यात्मक—आनन्द रूप श्रीहरि की दशविध लीलाश्रों में पंचम 'ऊति' लीला का प्रतिपादन है। भा० नि० के अनुसार तत्र-तत्र निर्देष्ट लच्चणां और गुणों के विषय का कथानक वर्णन किया गया है। भगवद्धमें में इसमें ऐश्वर्य गुण का कथन है।
- ३. श्राधि दैविक—पूर्ण ब्रह्म के रसमय विष्रह में सप्तम किन्ध दिल्ला हस्त रूप से विद्यमान है जो श्रीगोवद्ध नोद्धरण के स्वरूप में कटिपर तिहित है, बद्ध मुष्टि है जिसमें वासनाश्रों के सर्जक मक्तों के मन को श्रापने वश में कर रक्खा है। 'मुष्टी कृत्य मनांसि न।"

द, अष्टम स्कन्ध सुबोधिनी—र्स, स्कन्ध की सुबोधिनी का प्रण्यन नहीं हुआ है।

इसमें मन्वन्तर लीला के प्रतिपादन से भगवान के द्वारा नियुक्त अनुप्रहीत मन्वन्तराधिपतियों की धर्म-व्यवस्था के द्वारा इस लीला का वर्णन किया गया है। इसमें २४ अ० है।

सुवोधिनी के न होने से किसी श्रान्य व्याख्या या प्रारंगिक विवेचन इस स्करध में नहीं मिलता।

#### इसका त्रिविध रूप है:--

- १. ऋाधिभौतिक—भागवत का ऋष्टम स्कन्ध है, जिसमें २४ अ० है, और प्रत्येक में कई श्लोकों द्वारा विषय का निरूपण है।
- २. आध्यात्मिक—आनन्द रूप श्री हिर की दश विध लीला मों में से पष्ठ — सद्धर्म या मन्वन्तर लीला का कथन है । भा० नि० के अनुसार तत्रतत्र निर्दिष्ट लच्चणों गुणों से कथात्मक रूप से वस्तु-निरूपण है। भगवद्धर्म से यह उनका ऐश्वयं निरूपक स्कन्ध है।
- ३. ऋषिदैविक—परब्रद्य श्रीकृष्ण के रसमय विश्रह में ऋष्टम स्कन्ध दिल्ला स्तन रूप माना जाता है। भागवत के एक अन्य वचन द्वारा "धर्मस्तनादद्विण्तः" मन्वन्तरात्मक धर्म की उत्पत्ति भी इसी स्तन से है।
- ह. नवम स्कन्ध सुबोधिनी—इस स्कन्ध की सुबोधिनी का प्रथन नहीं हुआ है।

प्रस्तुत स्कन्ध में 'ईशानुकथा' का वर्णन है। भगवान के अवतार और उनके अनु-अनुचरों-के चरित्र का वर्णन 'ईशानुकथा' कहलाती है। इसमें २४ अ० है।

सुबोधिनी के निर्माण न होने से उसके विवरण रूप में या स्वतन्त्र रूप से किसी व्याख्या का प्रणयन नहीं हुआ है।

#### इसका त्रिविय रूप:-

- १. आधिभौतिक—भागवत का नवम स्कन्ध है, जिसमें २४ अ० और प्रत्येक में कई रह्तों क हैं।
- २. आध्यात्मिक—आनन्द रूप श्री हिर की दृश लीलाओं में से सप्तम लीला ईशानुकथा इसमें वर्णन है। भाग० नि० के अनुसार तत्रतत्र निर्दिष्ट लक्षणों और गुणों के द्वारा भगवत्कथा का निरूपण है।

भगवद् धर्म रूप में इस स्कन्ध में यश का निरूपण है।

३. त्राधिदैविक—परमात्मा श्रीकृष्ण के रसमय विश्रह में यह स्वन्ध वाम स्तन रूप माना जाता है। भगवच्चरित्र त्रोर भक्त चरित्र भी धर्म स्वरूप होने से वद्यास्थल रूप है।

### १०. दशम स्कन्ध सुबोधिनी—

१ से लेकर ६० अ० तक समझ प्रकाशित—इसके 'दो खंड हैं— क—पूर्वाद्ध -- १ से ४६ अ० तक जिसमें १२, १३, १४ यह तीन अ० प्रचित्र माने जाते हैं--

ख-उत्तराई-४० से ६० अ० तक --

इस प्रकार सम्पूर्ण दशम में ६० अ० हैं और प्रतिप्त को छोड़कर ८७। यद्यपि उक्त अध्याय त्रयी पर खुवोधिनी विद्यमान है । दशम के अध्याय विभागार्थ याचार्य का कथन है—

- (१) चतुर्भिश्च (२) चतुर्भिश्च (३) चतुर्भिश्च (४) त्रिभि स्तथा
- (६) षड्भि विराजते योसी पंचना हृद्ये मन। (द० स्क० कारि) तदनुसार विभाग इस प्रकार है—
  - (१) जन्म- प्रकरण सुबोधिनी--१ से ४ अ० व इ।
- (२) तामस-प्रकरण, प्रमाण, प्रमेय, साधन, फल प्रकरण प्रत्येक सात सात से २८ अ०।
- (३) राजस-प्रकरण, प्रमाण, प्रमेय, साधन, फल प्रकरण प्रत्येक स्रात सात अ० से २८ अ०।

- (४) सार्विक-प्रकर्ण, प्रमेय, साधन. फल प्रकरण प्रत्येक सात सात से २१ अ०।
- (४) गुण-प्रकरण, ऐश्वर्य, वीर्य, यश, श्री, ज्ञान, वैराग्य, प्रत्येक एक छ० से छै छ०।

प्रमाण प्रमेय साधन और फल यह चारों ऐश्वर्यादि हैं भगवद् गुणों और एक धर्मी इस प्रकार सात भेद से सात प्रकार के होते हैं। अतः प्रत्येक में सात-सात अ० हैं। सात्विक प्रकरण में प्रमाण की आवश्यकता नहीं है अतः वहाँ २१ अ० का ही समावेश है।

जन्म-प्रकरण की अध्याय चतुष्ट्यी को छोड़ कर शेप में इस प्रकार नाम निर्देश किया जाता है—जैसे तामस-प्रमाण-प्रकरण, तामस-प्रमय-प्रकरण, तामस-साधन-प्रकरण और तामस-फल प्रकरण। इसी प्रकार राजस और साविक में सममना चाहिये।

प्रत्येक प्रकरण के सात अ० ऐश्वर्य, वीर्य आदि कम से हैं, और यह कम सर्वत्र समान है, तथापि निभय राम भट्ट कृत कारिका व्याख्या के अनुसार तामस फल प्रकरण में कुछ विषमता है। वहाँ पर तामस फल प्र० में एश्वर्य, दूसरे में वीर्य, तीसरे में यश चतुर्थ में शी, पंचम में धर्मी, पष्ट में वैराग्य और सातवें में 'युगल गीत' ज्ञान का निरूपण है।

भागवत देशम स्कन्धार्थानुक्रमणिका--श्री वरुतभाचार्य रचित । प्रकाशित वृ० स्तो० ।

कारिकात्मक यह प्रन्थ भागवतीय दशन स्कन्ध में वर्णित श्रीकृत्या चरित्र की एक प्रकार से सूची है, जिसमें ६८ रक्लोकों द्वारा उन सब लीलाओं का नाम निर्देश किया गया है जो विद्यमान है। इसमें क्रमशः दशम स्कन्ध का वर्ण्य विषय समाविष्ट हो जाता है।

ऐसा प्रसिद्ध है कि इसी अनुक्रमिशाका को श्रीवल्लभाचार्य ने शरण में आगत महात्मा सूरदास को हुनाया था जिसके श्रवण से उन्हें भगवल्लीलाओं का अवबोध हुआ और सूरसागर के पदों की रचना में सफल हो सके।

प्रस्तुत प्रन्थ में ३१ श्लोकों तक पूर्वाद्ध की और शेप में उत्तराद्ध की कथाओं का समावश है। यह स्पष्ट विज्ञात हो जाता है कि इसकी रचना आचार्य ने सुबोधिनी की रचना के पूर्व की है। •

स्पष्टार्थक होने के कारण इस पर किसी प्रकार की टीका या विवरण नहीं है।

इसी अनुक्रमणिका के श्रवण से महात्मा सूरदास जी और परमानन्ददास जी के हृद्य में भगवल्लीला की स्फुरणा हुई और उन्हें प्रेम लच्चणा भक्ति के सिद्ध हो जाने से लीला गान की सामर्थ्य की प्राप्ति। फलस्वरूप 'सूरसागर' और 'परमानन्द सागर' का प्रादु-भीव हुआ।\*

इसी प्रकार सुबोधिनी में भी सात्विक प्रकरण में ऐसा ही क्रम मेद विद्यमान है। वहाँ छह छह अ० से गुणां-ऐश्वर्य वीर्य आदि का किस्पण किया गया है। पर धर्मी स्वरूप-प्रमेय धर्मी, साधन धर्मी और फलधर्मी का अन्त के संलग्न तीन अ० में वर्णन है—अर्थात् लगातार १८ अ० तक प्रमेय साधन और फल के धर्मों के वर्णन की समाप्ति के अनन्तर उनके धर्मी तीनों स्वरूपों का एक साथ ही वर्णन है।

निबन्ध में इस प्रकार की क्रम विवता नहीं है—पुबोधिनी में तो प्रमेय साधन फत्त निरूपक सात्विक प्रकरण के अवान्तर प्रकरणों में छै-छै अध्यायों द्वारा धर्म, अर्थ और काम पुरुपार्थ का वर्णन है. अर्थात प्रमेय में धर्म का, सावन में अर्थ का, और फल में काम का, धर्मि निरूपक तीन अध्यायों में मोत्त का निरूपण है। इस प्रकार सात्विक प्रकरण के इन २१ अध्यायों में पुरुपार्थ चतुष्ट्यी की भी विवत्ता है, एतावता दोनों कम मिलते हैं—(निर्भय राम कृत कारिका व्याख्या द० स्क० सु०)

दशम स्कन्ध के स्कन्धार्थ सम्बन्ध में सुबोधिनी में पर्याप्त प्रकाश डाला गया है। इस विपय में दो धारणायें चलती हैं—

- (१) दशम स्कन्ध 'निरोध' लीला का प्रतिपादक है।
- (२) दशम स्कन्ध 'आश्रय' लीला का प्रतिपादक है।

भागवत की मुद्रित आठ टीकाओं में अपने अपने सम्प्रदाय के अनुसार दोनों पन्नों को सिद्ध किया गया है। श्रीवरुत्तभाचार्य जैसा कि प्रथम कहा गया है निरोधार्थ को ही मा यता प्रदान करते हैं, जो कि कमः प्राप्त है।

<sup>\*</sup> म्रष्टछाप (ब्रार्ता सं० १६६७ सम्पादन) वि० वि० काँकरोली प्रकाशन ।

प्रस्तुत दशम स्कन्ध सुबोधिनी अपने विवरण व्याख्यान और टिप्पण के साथ समय प्रकाशित होगई है। जो आगे निर्दिष्ट अवान्तर प्रकरणों के खंड रूप में है। इसकी हस्ति खित प्राचीन प्रति इस प्रकार है--

१ पूर्वोद्ध — सं० १६४६ आ० कृ० १३। लेखक-रघुनाथ शर्मा। सर० भं० शु० बं० ६, १.

२ उत्तराद्ध — सं० १७०८। लेखक-भगवानदास। सर० भं० शु० बं० १६. १. सर० भं० में अन्य भी कई प्रतियां विद्यमान हैं।

दशम स्कन्ध का सुबोधिनो प्रकरण-विभाग इस प्रकार प्रकाशित है।

१—( प्रथम ) जन्म-प्रकरण अध्याय द्वयी—सुबोधिनी (१,२, अ०) प्रका० सं० १६८३।

इसमें निम्नलिखित साहित्य समाविष्ट है—

क— विवृति-टिप्पणी। श्रीविहलेश्वर प्रभु विरचित। इसका दि० नाम 'विवृति प्रकाश' भी है। इसकी पांडु लिपि सूरत के बड़े मन्दिर में विद्यमान है, यह मूल प्रन्थ दशम के सुबोधिनी विवरण पर एक प्रन्थ के रूप में प्रचिप्त प्र० त्रयी को छोड़ कर १ से ३२ प्र० पर्यन्त भ्रमर गीत के साथ सं० १६७७ में प्रकाशित की गई है जो श्रीगुसाई जी की हस्तलिखित मूल प्रति से सम्वादित है। टिप्पणी में सुबोधिनी के रहस्य और कठिनांश का प्रकाशन और विवेचन है। इसके बिना सहसा मूलप्रन्थ का अभिपाय सममना दुरुह सा हो जाता है।

ख—सुबोधिनी—टिपिण्चोः प्रकाश—गो० श्री पुरुषोत्तमजी रिचत । इसमें सुबोधिनी श्रीर प्रभुचरण कृत टिपिणी दोनों के श्रर्थ का विशदीकरण है । यह 'प्रकाश' प्रंथकार ने अपने पितृ चरण श्रीयदुपति तनुज पीताम्बर जी के नाम पर रचा है।

<sup>\*</sup> प्रभुचरण कृत टिप्पणी की प्रति जिसमें १, से ३२ ग्र० है सर० मं० कांक० में शु० बं० २७, ३ पर विद्यमान है, जिसका ले० काल सं० १७७२, ग्रा० शु० १५ भृगु है।

ग—सुबोधिनी-लेख—गो० श्री वल्लभजी महाराज कृत। सुबो-धिनी का भावार्थ--जो स्वतन्त्र रूप से विवेचन है।

च--सुबोधिनी-योजना - गो० श्रीलाल्भट्टोपनामक श्रीबालकृष्ण विरचित। इसमें 'विवृति' के सन्देह का विध्वन्सन किया है।

ङ-सुबोधिनी - कारिका-व्याख्या--पं० निर्भयराम भट्ट कृत--सुबो० की प्रारम्भिक आर्थाओं की व्याख्या इसके निर्माण का हेतु है।

च—शास्त्र-रीत्या बुमुत्सु-बोधिका—श्री गो॰ योगिगोपेश्वर जी कृत। १, २ श्र० के साथ ३, ४ श्र० पर्यन्त प्रंथ रूप में सं० १६६४ में प्रकाशित। सुबोधिनी, टिप्पणी, प्रकाश और लेख सभी के आधार पर विशद विवेचन है।

छ-टिप्पिणीस्थ मङ्गलाचारण। 'नमः श्रीकृष्ण पादाब्ज॰ इत्यत्र स्वतन्त्र लेख—श्रीगोपेश्वर जी कृत—टिप्पिणी के परिशिष्ट में प्रका॰।

ज—'नमामि हृद्ये शेषे' इत्यस्य टिप्पिणयां मृले 'अनुशयन शब्दस्य' इत्यत्र स्व० लेखः गोस्वामी श्रीहरिराय जी कृत। प्रका० उक्त परिशिष्ट में।

स—जन्म प्रकरण अ० ह्यी गुर्जर भाषानुवाद-ंश्रीहरिशङ्कर शास्त्री कृत। प्रम्तुत अनुवाद में प्रथम श्लोक का और' वाद में सुबो-धिनी का अनुवाद है।

प्रः प्रः जन्म प्रकरण ३, ४ अध्याय सुबोधिनी। श्री वल्लभाचार्य विरचित। प्रथम और द्विष्ट अध्याय के समान यावत्याप्य साहित्य के साथ जिसका उपर निर्देश किया गया है। प्रकाशित है सं० १६५६।

इसकी हम्ति ित्तत मूल प्रति भी त्रिमङ्गीरायजी सन्दिर वंबई के मंप्रहालय में हैं।

गुजराती अनुवार श्री मान्नाल गाँघा, एव. ए. कृत । प्रकाशित है। सं०

> 'विष्णो वीर्याणिशंसनः' (द. १ उप ) इत्यन व्याख्या— सर्व भंद काव गुट बंद १०६। ६ छाप्रकाशित।

'सथुरा भगवान् यन नित्यं' ( द० १ अ० ) इत्यत्र संशागनिरासः अज्ञात कर्तुः। अप्रका० सर० भं० कांक० शु० सं० ७२।२४ (क) द्वितीय तामस प्रकरणावान्तर प्र० प्रमाण प्रवरण। सुबो० (द० स्क० ४ से ११ इप०)

#### तथा

कौतुक लीला प्रचिप्ताध्यायत्रयो । (द० स्क० १२, १३, १४ अ० सुवो०) प्रकाशित सं० १६८४ । तेलीवाला बम्बई द्वारा । निम्नलिखित साहित्य के साथ ।

- (क), टिप्पिणी, श्री विद्वलेश्वर प्रमुचरण रचित, श्रीमती टिप्पिणी के नाम से स्वतन्त्र प्रन्थ रूप में प्रकाशित।
- (ख) प्रकाश--श्रीपुरुषोत्तम जी विरचित। तामस प्रमाण और प्रमेय द्वय प्रकाश नाम से स्वतन्त्र रून में प्रकाशित। सं० १६८८। (अ० ६ से ११ तथा १२ से १७ अ० तक)
  - (ग) सुवोधिनी-लेख गो० श्रीवल्लभजी कृत (४ से २४ अ० तक)
  - (घ) सुबोधिनी-योजना-दीचित लाल्भट्ट जी कृत।
- (ङ) सुबोधिनी-कारिकार्थ-पं० निर्भयराम भट्ट कित। (४ से ३२ अ० पर्यन्त)

ग, घ, ङ, नामक तीनों प्रन्थ श्री भा० द० स्क० सुबोधिन्याः विवरणत्रयम् नाम से प्रथक् प्रन्थ रूप में प्रकाशित सं० १६६३।। लेख श्रीर कारिकार्थ की मूल प्रतियाँ प्रन्थकार द्वारा संशोधित सर० भं० कां० में विद्यमान हैं।

(च) तामस प्रकरण सुबो॰ गुर्जर भाषानुवाद —श्रीनानूलाल गांधी कृत। इसमें ४ से ११ अ० प्रकरण के तथा प्रचिप्त के तीनों अध्यायों का अनुवाद है। प्रका० सं० १६६७।

### स्वतन्त्र लेख

- १-- 'नन्द स्वात्मज उत्पन्न '० (द० स्क० ४ ट्या० १ श्लोक) इत्यन्न विचारः द्यज्ञात कतृक। त्रप्रकाशित। सर० भं० शु० बं० ७२, २४ तथा ८८, १,२।
- २—'भगवतः शृंगिम्य दंष्ट्रय सि० (द० स्क० म अ०२४ श्लोक) इत्यत्र लेखः। गो० श्री विट्टलेश्वर कृत। अप्रकाशित सर० भं० शु० बं० ३४, २३।

३—सद्यो नष्ट स्मृतिर्गोपी० (द० स्क० ८ श्रध्याय ४४ श्लोक) इत्यत्र लेखः। श्रज्ञात कतृ क। श्रप्रकाशित। सर० भं० शु० बं० ७२,२।

४—सद्यो नष्ट स्मृतिर्गोपी॰ इत्यत्र टिप्पणयुपरि विचारः गो॰ श्रीव्रजभूषण जी कृत। अप्रकाशित। सर० भं० शु० बं० ८८, १, १।

४--नित्रायनैः सेतुबन्धे० (द० १४।६१) इत्यस्य विवरणे महाणोपी त्यादेः टिप्पणे कारिकाभिरर्थ निरूपणे सूदम रूपेणेत्यादि विवरणम् । गो० श्री हरिराय जी कृत । प्रकाशित टिप्पणादि के परिशिष्ट में।

प्रचिप्त अध्याय त्रयी के सम्बन्ध में सुबोधिनी-कार ने प्रारम्भ में कहा है—

> कथा मात्रं हरे र्वाच्यं सर्वत्रेत्यत्र केचन। कथां वक्तुं भागवतीं क्वाचित् सिद्धा मलौकिकीम् ॥१॥ योजियत्वात्वाधुनिका ऋभ्याय त्रितयं जगुः शब्दार्थं संगीतीनांहि स्पष्टा तत्र विरुद्धता ॥२॥

इसी आधार पर श्रीगोपेश्वर जी तथा श्रीगिरिधर जी ने अपने अपने विवरणों में कहा है कि १ पूर्वा पर प्रकरण विरोध, २ भग-विल्लोखों की अनुक्रमणिकाओं में श्रनुल्लेखा तथा ३ कई टीकाकारों के श्रीभिप्राय आदि कारणों से यह अध्याय प्रित्तप्त है। इन अध्याय त्रयों पर निम्नलिखित माहित्य उपल्डध होता है—

१ - अध्याय त्रय प्रक्तिप्तत्व समर्थनम्। श्री गोपेश्वरजी कृत। श्रकाशित।

२--- अध्याय त्रय प्रतिप्तत्व समर्थने जपमाला। पं० श्रीगङ्गाधर भट्ट विरिचत । प्रकाशित ।

३—ऋध्याय त्रय प्रित्तित्व समर्थनम्—गो० श्रीगिरिधरजी विरिचत । प्रकाशित।

यह तीनों प्रन्थ बा० शु० महा सभा सूरत द्वारा प्रकाशित हैं।

(द्वि०) तामस प्र० अवान्तर द्वि० प्रमेय प्रकरण सुबोधिनी-

इसमें मूल १४ से लेकर २१ अध्याय तक का समावेश है। प्रतिप्त अध्याय त्रय की संख्या न गिनने पर इसे १२ से १८ अ० कहा जाता है। (यह संख्या का व्यतिक्रम—तीन अध्याय का परक अन्त तक चला गया है। इस पर निम्नलिखित साहित्य है। जिसका विव-रण प्रथम के अनुसार सममना चाहिये।

क—दिप्पणी—श्रीविहलेश्वर प्रभुचरण कृत, प्रकाशित। ख-प्रकाश—गो० श्रीपुरुषोत्तमजी कृत। प्रकाशित।

ग--लेख--गो० श्रीवल्लभजी कृत । १२ से १८ अ०।

घ- योजना-श्रीलाल् भट्ट कृत । १२ से १८ छ०

ङ—कारिकार्थ—श्री निर्भयराम भट्ट कृत । १२ से १८ अ०

अन्तिम तीनों प्रन्थ भा० द० स्क० सुबोधिन्याव्याख्यात्रयम् नाम से प्रकाशित है।

च—तामस प्रमेय प्रकरण सु० गुर्जर भाषानुवाद। श्री नानूलाल गाँधी कृत। प्रकाशित सं० १६६६।

इस प्रकरण का श्रान्तिम श्रध्याय 'वेणुगीत' नाम से प्रसिद्ध है, जिस पर निम्नलिखित साहित्य रचा गया है।

- (१) वेगुगीत (अन्नण्वतां फलिमदं इत्यादि १८वां अध्याय) सुबोधिनी—गुजराती भाषानुवाद—श्री मगनलालजी शास्त्री समस्त टीकाओं के आधार पर प्रस्तुत। प्रकाशित—सं० १६६३।
- (२) वेगागीत सुबोधिनी-ब्रजभाषानुवाद। स्वामी गोपीनाथजी के भात्मज श्री रूपिकशोर शर्मा। प्रकाशित।

#### स्वतन्त्र विवर्गा

- (१) 'पूर्णाः पुलिन्दा ष्टरगायः । (द०१८ अ० १७ श्लोक) इत्यत्र स्वतन्त्र लेख। अज्ञात कतृ क। प्रकाशित।
- (२) 'गोप्य: किमाचरदयं'। (द०१८ अ०६ अहोक) इत्यत्र स्वतन्त्र लेख गो० श्री देवकीनन्दनजी कृत। अप्रकाशित। सर० भं० शु० बं० ३४, ७७।
- (३) 'बहीपीडं नटवर वपुः' (द०१८ अ०४ ऋोक) इत्यत्र स्वतन्त्र लेखः। पो० बालकृष्ण शास्त्री रचित,कंठमणि शा० के संप्रह में।
- (४) 'धन्यास्तु मूढमतयोपि' (द० १८ ऋ० ११ श्लोक) इत्यत्र स्वतन्त्र लेखः। गो० श्रीगोकुलनाथ जी कृत। प्रकाशित। सर० भं० शु० बन्ध ३४, २६।
- (४) 'गावश्च कृष्ण मुखं'। (द०१८ श्लोक १३) इत्यत्र स्व० लेख श्रीहरिरायजी कृत। प्रकाशित।

(द्वि०) तामस प्र० अवान्तर तृ० साधन प्रकाण सुबोधिनी —मूलतः २२ अ० से २८ अ० तक। क्रम से १६ से २४ अ०। प्रकाशित सं० १६८८।

प्रथम के अनुसार ही प्रन्थ रूप में निम्नलिखित साहित्य उपलब्ध होता है।

क-टिप्पणी-श्री विद्वतेश्वर प्रभुचरण कृत। प्रकाशित।

ख—तेख। श्रीवल्लभजी कृत।

ग-योजना-श्रीलाल् भट्ट जी कृत । प्रकाशित ।

च-कारिकार्थ-पं निर्भयराम कृत । प्रकाशित । अन्तिम तीन अन्थ व्याख्यात्रय नाम से प्रकाशित हैं।

ङ-तामस साधन प्रकरण खु० गुजराती भाषानुवाद। श्री धीरजलालजी साँकलिया कृत। प्रकाशित १९६१

### स्वतन्त्र लेख

(१) 'कात्यायिनि महामाये०' (द०१६ अ०४ क्लोक) इत्यत्र स्वतन्त्र लेखः! गो० श्रो मुरलीधरात्मज श्री पुरुषोत्तम कृत। अप्रकाशित सर्० भं० शु० बं० १०६, ३६।

(द्वि०) तामस प्र० अवान्तर चतुर्थ फल प्रकरण सुवोधिनी —रास पंचाध्यायी अवान्तर क्रोम प्राप्त २६ से ३२ अ० साधारणतः २६ से ३४ अ० प्रकाशित। सं० १६८०।

इस प्रकरण पर निम्नलिखित साहित्य है।

क—दिप्पणी - श्री विहलेश्वर प्रमुचरण कृत। स्वतन्त्र प्रन्थ रूप में पूर्ववत्।

ख—टिप्पणी व्याख्या—श्री गोपेश्वरजी कृत। श्रप्रकाशित। सर० भं० शु० बं० ११३, ३७।

ग—लेख। श्री वल्लभजी महाराज कृत। सुबोधिनी के साथ प्रकाशित। सं०१६८०।

घ—योजना — श्रीलाल् भट्ट जी कृत। स्वतन्त्र प्रकाशित सं०१६६१ ङ—कारिकार्थ—श्री निर्भयराम भट्ट कृत। व्याख्यात्रय के साथ प्रकाशित।

च—तामस फल प्रकर्ण सुवोधिनी गुर्जरभाषानुवाद।

श्री गोविन्दलाल भट्ट कृत । प्रकाशित सं० १६६६ । समस्त साहित्य के श्राधार पर ।

छ - रासपंचाध्यायी सुबो॰ गुजरभाषानुवाद - प्रो॰ जेठालाल शाइ एम. ए कृत लल्जुभाई ऋहमदाबाद द्वारा प्रकाशित।

ज--युगल गीत 'वामवाहु कृत' आदि सुबोधिनी गजराती भाषान्तर--द०३२ अ०। श्री मगनलाल शा० कृत। प्रका० सं० १९८६

स-युगलगीत सुबोधिनी-हिन्दी भाषानुवाद-पं० श्रीमाधव शर्मा, काशी प्रकाशित श्रनुवादं द्वारा।

प्रस्तुत 'तामस-फल-प्रकरण' रास-पञ्चाध्यायी नाम से भी प्रसिद्ध है। इसे श्रीभागवत का हृदय माना जाता है। निःसाधन जीवों पर प्रभु की श्रातिशय करुणा-स्वरूप दान रूप में प्रकट होने के कारण इसे 'फल-प्रकरण' कहा गया है। राजस छौर साल्विक जीव अपने साधना-नुष्टान अथवा तदीय आश्रह के द्वारा स्वयं शरण परायण होकर प्रभु को प्राप्त करने का प्रयत्न करते हैं, पर जो तामस जीव हैं उनुका उद्धार तो श्रीहरि की कृपा बिना असंभव हो जाता है अतः यह रास-पञ्चाध्यायी जिसे स्वरूपानन्द दानात्मक रस-समूह की अभिख्या से निर्दिष्ट किया जा सकता है, सबसे मौलिक और सरस प्रकरण है, इस पर भक्ति-मार्गीय सभी आचार्यों का ध्यान है, श्रीवल्लभाचार्य भी इसे दशम निरोध लीला का फल स्वीकार करते हैं, अतः सुबोधिनी पर इस प्रकरण में जहाँ विशेष बल है वहाँ अन्य व्याख्या और स्वतन्त्र विवेचन भी इस पर अतिशय मिलते हैं।

इस प्रकरण में आगत विषयों पर जो खतन्त्र लेखादि मिलते हैं वे इस प्रकार हैं।\*

१—भगवानिपता रात्री—(द०२६ घ०१ श्लोक)। गोस्वामी श्री विद्वलेश्वर प्रभुचरण कृत। प्रकाशित फल प्रकरण सु० के साथ।

२-- ब्रह्मानन्दात् समुद्धृत्य। (द० २६,१...) इति कारिका व्याख्या। गो० श्रीब्रजभूषण जी रचित। श्रप्रकाशित। सर० शु० वं० ३३,२२।

<sup>\*</sup> इस प्रकरण के स्वतन्त्र प्रकाशित लेख तामस फल प्र० सुबोधिनी के साथ प्रकाशित हैं।

३—तदोडुराजः ककुभैः करैः (द०२६,२) इत्यत्र स्वतन्त्र लेख। गो० श्रीहरिरायजी कृत। प्रकाशित।

४—तदोबुराजः ककुभः करैः ( " " ", ) इत्यत्र स्वतन्त्र लेख। श्रज्ञात् कर्वे क । प्रकाशित ।

४—चर्षणयः अत्र परिभ्रमण शक्तयः (द०२६,२) स्व० लेखः। अज्ञात कर्तृक प्रकार।

६—कामं क्रोधं भय। (द०२६, १४।) इत्यत्र स्वतन्त्र लेख। स्रज्ञात कत्व । प्रकाशित।

७—अथवा मद्भिरनेहात्। (द०२६, २३) इत्यत्र स्व० लेखः। अज्ञात कत्क । प्रकाशित।

६—एतच्च भजनं न विषयवत्। (द०६६, ३१) इत्यत्र म्ब० लेख। गो० श्रीरघुनाथात्मज देवकी नन्दन कृत। प्रकाशित।

६— ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ इत्यत्र स्व० लेखः अज्ञात कर्तृक प्रकाशित।

१०—मैवं विभो हिति भवान्। (द० २६, ३१)। इत्यत्र म्व० लेखः। अज्ञात कतृ क प्रका०।

११—किया सर्वापि सैवात्र (द०२६, ४२) द्रयत्र स्वाचार्य कारिकाशय-विवरणम्। गो० श्रीहरिरायजी कृत। प्रकाशित!

१२— " " इत्यत्र स्व० लेखः गो० श्रीगोकुलनाथजी कृत। अश्रकाशित, अश्राप्त।

१३--तत्रैवान्तर धीयत । (द० २६, ४=) इत्यत्र स्व० लेखः । श्रीहरिरायजी कृत । प्रकाशित ।

१४—जयति तेथिकं जन्मना (द० ६८, १) इत्यत्र स्व० लेखः। त्रज्ञात कत् का प्रकाशित।

१४—न खलु गोषिकानन्द्रनो (द० ५६, ४) इत्यन स्व० लेख: अज्ञात कर्तृक। प्रकाशित।

इस प्रकरण के स्वतन्त्र प्रकाशित लेख तामस फल प्रकरण सु० के साथ प्रकाशित है।

१६—प्रणत देहिनां पाप० इत्यत्र प्रणतानां कथं पापमुपद्यते, इत्यत्र विवारः। (द०२८, ११) श्रीगोकुलनाथ जी कृत। प्रकाशित।

१७—पाल्यानां चर्म न परिधेयम् इत्यत्र (द०२८, ११) स्त्र० विचारः। गो० श्रीहरिरायजी कृत । प्रकाशित ।

१५--दिन परिचये नील० (द०२८,१२) इत्यत्र आधासे टिप्पणी। अज्ञात कत् क। अप्रकाशित। सर० भं० शु० वं० ३४, ४।

१६—तासामाविरभूत० (द० २६, २) इत्यत्र स्व० लेखः। श्रीप्रभुचरण कृत। प्रकाशित।

२०— " " इत्यस्याभासे विवृतौ स्थाशयः। गो० श्रीहरिराय जी कृत। प्रकाशित।

२१—षोडश गोपिका संख्या तात्पर्य वर्णनम् । (द०३०, १६) ं पं० श्री तुलजाराम भट्ट कृत । प्रकाशित ।

२२--भजतोनुभजन्त्येक--द० २६, १६-इत्यत्र प्रकीर्ण दीपिका L श्री पाहाड हरिकृष्ण विरचित । प्रकाशित ।

५३--कुंडलै र्गराड लोलै। (द०३०. ८) इत्यत्र स्वतन्त्र लेखः, श्रज्ञात कतृ क प्रकाशित।

२४—ताभिर्विधृत शोकाभिः। (द० ३०, १०) ११ ११ अज्ञात कतृ क। प्रकाशित ।

२४ — भ्रमर गायक रास गोष्ट्यां। इत्यत्र स्व० लेखः। अज्ञात कत्क। प्रकाशित।

२७—सोम्भ स्थलं युवतिभिः। इत्यत्र स्व० लेखः। श्रीहरिरायजी कृत । अप्रकाशित । सर० भं० शु० वं० ३४, १३ ।

२८ - एवं शशांकाशु विराजिता। (द०३०,२६) इत्यत्र स्व० लेख: अज्ञात वत् क। अप्रकाशित।

२६—मणिधरः वर्वाचद्। (द० ३२, १८) इत्यत्र १व० लेखः स्रज्ञात कतृक। प्रकाशित।

३०—देवस्त्रीणामपि वेगानादेन विस्मोत्पत्ति। द्रायत्र स्व० लेख । (६० ३२ अ०) अज्ञात कत्क ।

- ३१—यथा यथा भक्तानां स्व० (द० ३२ ८०) इत्यत्र स्वतन्त्र लेखः त्रज्ञात कतृक। प्रकाशित।
- ३२—टिप्पण्चां। तेन लोके सत्यं व्रतं चेत्यारभ्य धर्मीचेति षोडशधा इत्यन्ते प्रन्थे सत्यं विक्रियते। स्व० लेखः गो० श्रीकल्याणराय कृत प्रकाशित। टिप्पणी के परिशिष्ट में।
- ३३—कृष्णविक्रीडितं—इत्यत्र स्वतंत्र लेखः गो० श्रीहरिरायजी कृत। सर० भं० ३४/२४ (भा० द० २=/१६)
- ३४—वेगुगोते एव दशविध लीला उक्ताः द्वितीय टीकायाम्-इति निर्देश—स्व० लेख श्रज्ञात कत् क कोडपत्र। पो० कण्ठमणि शास्त्री के संप्रह में
- ३४—स्त्रीभावोगूढ़ः पुष्टिमार्गेतत्त्वम् इत्यत्र स्व० लेख। गो० श्रीहरिरायजी कृत। वेगुगीत सुबोधिनी में प्रकाशित।
- ३६-'वृन्दावन 'गुणातीतं' इति कारिकोपरि स्वतन्त्र लेखः अज्ञात कतृ क। वेगुगीत सुबोधिनी में प्रकाशित।
- ३७—एवं संप्रार्थितो गोपैः इत्यत्र स्वतन्त्र लेखः। अज्ञात कतृ क अप्रकाः। मधुरेश पुरुभं कांकरोली वंघ २।४४।४
- ३---गोपिका गीत सुबोधिनी-गुर्जर भाषानुवाद-पंट श्रीमगन लाजजी शास्त्री कृत । प्रकाशित चुन्नीजाल परीख बंबई ह्या।
- ३६--गोपिका गीत सुबोधिनी-हिन्दी भाषानुवाद-पं० श्रीमाधंव शर्मा काशी कृत । प्रकाशित अनुवादक द्वारा।
- ४—वेणगीत सुबोधिनी ब्रजभाषानुवाद । ऋज्ञात यतुक। अप्रकाशित। सर० भं० कांक० शु० बं० ६३, ७
- क. (तृतीय) राजस प्रकरणावान्तर प्रथम प्रमाण प्रकरणान्त सुबोधिनी—(द० स्क० ६३ से ६६ अ० पर्यन्त) प्रकाशित। सं० १६६४ तैली वाला बबई।

इसका निम्नलिखित साहित्य उपलब्ध होता है।

- (क) लेख—गाँ० श्रीवल्लभजी महाराज कृत। प्रकाशित मृत प्रनथ के साथ।
- (ख) रातस प्र० प्रकरण सुबो० गुर्जरभाषानुवाद—श्रोनानूलाल जो गांधी कृत। प्रकाशित सं० २००४।

ख. तृतीय रा० प्रकरणावान्तर द्वि० प्रमेय प्रकरणा सुबोधिनी—(३० स्क० ४० से ४६ अ०) प्रकाशित सं० १६८५—यहाँ प्रिप्तिम के तीन अध्याय की संख्या जोड़ देने पर ४६ अ० हो जाते हैं। अतः यहां पूवाद्ध समाप्त है।

इसका निम्नलिखित साहित्य उपलब्ध है—

- (क) लेख-गो० श्रीवरुलभजी महाराज कृत। प्रकाशित सं० १६८४ मूल प्रंथ के साथ।
- (ख) राजस प्रमेय-प्रकरण-गुर्जर भाषानुवाद—श्री नानूलाल गांधी कृत। प्रकाशित।

इस प्रकरण का ४३ वां अ० (प्रक्तिप्त सं० मिलाकर ४७ वां अ०) 'भ्रमर गोत' कहलाता है। इसकी सुबोधिनी साथ में प्रकाशित है। इसके ऊपर निम्नलिखित साहित्य उपलब्ध है—

- १-भ्रमर गीताध्याय टिप्पणी—गो० श्री विहलेश्वर प्रभुचरण विरचित। श्रीमती टिप्पणी नामक प्रन्थ के रूप में प्रकाशित सं० १६७७ तथा प्रकरणस्थ सुबोधिनी के परिशिष्ट में भी प्रकाशित। सं० १६८४। सुबोधिनी के कठिनांश का विवेचन किया है।
- २—भ्रमरं-गीत-सुबोधिनी-प्रकाश-गो० श्री पुरुपोत्तम जो विर-चित । प्रकाशित्व। मूल प्रन्थ सु० के साथ । ४४ तथा ४६ अध्याय का।
- ३—भ्रमर-गीत सुबोधिनी-दीपिका। गो० श्री हरिरायजी कृत। प्रकाशित मूल ग्रंथ के साथ।
- ४--भ्रमरगीतीय पद्य संशयोच्छेद-गो० श्रीहरिरायजी कृत। स्वतन्त्र टिप्पण-ततस्ता कृष्ण संदेशेः इति श्लोक सुबोधिन्याः प्रका०।
- ४-त्रिचत्वारिंशाध्याय--भ्रमरगीत सुबोधिनी--विवृति-गो० श्रीश्यामलात्मज ब्रजरायजी कृत। प्रकाशित। सं० १६८४। मूल सुवो० के परिशिष्ट में।
- ६—भ्रमर गीत-दोपिका। श्रीहरिकृष्ण पाहाड कृत। प्रकाशित सं० १६८४। सुबोधिनी ४३, ४४ अ० के सुबोधिनी,टिप्पणी, लेख प्रकाश अवि के कठिनांश विवेचनार्थ लिखी गई है।

७-सकृद्धर सुधां स्वां० (द० ४३ अ० १३ ऋोक) स्वतन्त्र लेख:

गो॰ हरिरायजी कृत। प्रकाशित मूल प्रथ सुबोधिनी के साथ।

ग. (तृ०) राजस प्र० अवान्तर तृतीय साधन प्रकरण सुबोधिनी — उत्तराद्ध प्रारम्म १ से ७ अ० पर्यन्त (साधारण गणना ४० से ४६ तक) प्रकाशित स० १६७६। तेलीवाला। बंबई।

इसकी मूल हर्स्तालिकत सुबोधिनी श्रीगोकुलाधीश के मन्दिर बंबई में विद्यमान है। प्रस्तावना के आधार पर।

इस प्रकरण पर निम्नलिखित साहित्य मिलता है: -

क—विवरण टिप्पणी—संभवतः लेख। गो० श्रीवल्लभजी महाराज कृत माना जाता है। टीका पर नाम नहीं मिलता। प्रकाशित। ख—राजस साधन प्र० सु० गुर्जरभाषानुवाद — ....

घ. (तृतीय) राजस प्र० श्रवान्तर चतुर्थ फल प्रकरण सुबोधिनी—द० उत्तराद्ध न से १४ श्र० वर्यन्त-प्रकाशित सं० १६८१ तेलीवाला बंबई।

इस पर निम्नलिखित साहित्य मिलता है—

क—लेख—गो० श्रीवल्लभजी महाराज कृत। प्रकाशित सं० मूल के साथ।

ख-राजस फल प्रकरण सु० गुर्जरभाषानुवाद ।

क. (चतुर्थ) सात्यिक प्रकरणावान्तर प्रथम प्रमेय प्रकरण-सुबोधिनी—द० उत्त० १४ से २१ इप्र० पर्यन्त । प्रकाशित सं० १६५२ । यह प्रथम कहा जा चुका है कि सात्विक प्रकरण में प्रमाण प्रकरण नहीं है। इप्रतः इसमें केवल २१ इप्र० ही होंगे।

इसमें निम्नलिखित साहित्य मिलता है—

क—तेख।गो० श्रीवल्लभजी महाराज कृत। प्रकाशित मूल के साथ।

ख-सात्विक प्रमेय प्रकरण सुबो॰ गुर्जरभाषानुवाद—नानूलाल गांधी कृत प्रकाशित। रणळोड़ दास पटवारी कृ० भण्डार। नाथ- द्वारा से। १

ख, (वधुर्थ) सात्विक प्र० अवान्तर द्वि० साधन प्रकरण

सुबोधिनी—द० उ० २२ से २८ अ० पर्यन्त । प्रकाशित सं० १६८६। तेलीवाला बंबई।

इसमें निम्नलिखित साहित्य उपलब्ध है—

क-लेख। गो० श्रीवल्लभजी महाराज कृत। प्रकाशित मूल प्रन्थ के साथ।

ख—सात्विक साधन प्र० सु० गुर्जरानुवाद । श्रीनानूलाल गांधी कृत । प्रकाशित सं० २००३ । वाडीलाल नगीनदास शाह वंबई द्वारा ।

ग. (चतुर्थ) सात्विक प्र० अवान्तर तृ० फल प्रकरण-सुबोधिनी—द० उत्त० २६ से ३४ अ० पर्यन्त । प्रकाशित सं० १६८७। तेलीबाला बंबई।

इस पर निम्नलिखित साहित्य है।

क--लेख-गो० श्रीवल्लभजी महाराज कृत। प्रकाशित। मूल के साथ।

ख-सात्विक फल प्रकरण सुबो॰ गुर्जरानुवार । श्रीनानूलाल गांधी कृत । प्रकाशित सं॰ २००४।

च. गुगा प्रकरण सुबोधिनी--दशम उत्तराद्ध दे६ से ४१ अ० पर्यन्त । प्रकाशित सं० १६८६ । तेलीवाला बंबई । यहां उत्तराद्ध समाप्त होता है ।

इस पर निम्नलिखित साहित्य है--

क--लेख-गो० श्रीवल्लभजी महाराज कृत। प्रकाशित मूल के साथ।

ख--गुगा प्रकरण सुबो० गुर्जरानुवाद । श्रीनान्लाल गांधी कृत । प्रकाशित सं० २००४ । वाडीलाल नगीनदास शाह वबई द्वारा ।

### स्वतन्त्र लेख

१-पीत शेषं गदाभृतः। (द० ६० ३६ अ० ४४, ४६ श्लोक)। इत्यत्र स्वतन्त्र लेख —प्रकाशित प्रकरण सुबोधिनी के साथ।

२-पीत शेषत्वं साधयामः (,, ,, ) इति स्व० लेखः प्रकाशित प्रकरणस्थ सुबो० के साथ।

३--गायन्तीति मन्त्र जप प्रकारः। अज्ञात कतृक। अप्रका॰ सर॰ भं॰ ८८।११२।

प्रस्तुत प्रकरण में अ० ३५ के १४ से ४१ क्षोक पर्यन्त 'वेदस्तुति' नामक प्रकरण है, जिसे 'श्रुति-गीता' भी कहते हैं। इस पर श्री बल्लभा चार्य कृत सुवाधिनी तो प्रकरण में छपी ही है पर सूच्म टीका नाम से भी एक टीका छपी है जो सुवाधिनी ही है। प्रारम्भ में श्रीवल्लभाचार्य कृत तीस कारिका हैं, जिनमें वर्ण्य विषय का संनिप्तार्थ कहा गया है। यह वारिकाएँ श्रुति गीता नाम से प्रथक्र भी प्रकाशित है। वृ० स्तोत्र सरित्सागर।

वेद स्तुति पर निम्नलिष्वित साहित्य है-

१-श्रुति गीता कारिका--श्रीवल्लभा वार्य कृत । प्रकाशित । ऊपर निद्ष्य ।

२-श्रुति गीतार्थ-गो० श्रीविट्ठलेश्वर चरणप्रभु कृत, अप्रकाशित। सर० अं० शु० बं० ११३, ४३।

३—श्रुति गीतार्थ व्याख्यानम्-गो० श्रीगिरिधर दो ज्ञित (प्रथम पुत्र) संकलित। अप्रकाशित सं०१८८६ फा० शु०१४ के दिन मठेश श्रीनाथ भट्ट द्वारा लिखित-अवलोकन से विदित है कि यह सुबोधिनी के प्रस्तुत प्रकरण के संज्ञित वाक्यों का ही संप्रह है। प्रथक् पंथ नहीं

४-श्रुति गीता कारिका गुर्जर भाषानुवाद्-पं० श्रीमगनजाल शास्त्रिकृत। प्रका० प्र० भा० सुधा०

४-वेद स्तुति गुर्जर भाषान्तर-श्रानानूलाल गांधीं कृत। प्रका-शित प्रकरण सुबो० के साथ।

६-वेद स्तुति सुबोधिनी हिन्दी भाषान्तर-पं० गिरिधर शर्मा की पुत्री शकुन्तला कृत । प्रकाशित सं० १६६८। गुजराती के आधार पर।

## दशम स्कन्ध-सुबोधिनी-परिदर्शन--

भागवत दशम स्कन्ध में यद्यपि १ से ६० अध्याय तक भग-दल्लीला-वर्णन है तथापि प्रामाणिक रीत्या ६७ अध्याय ही माने गये हैं। पूर्वोद्ध, १ से ४६ तक और उत्तराद्ध ४० से ६० तक गिना जाता है। प्रारम्भ के १२, १३, १४ यह अ० प्रित्तप्त गिने गए हैं। इह तीन अ० पद्म पुराग्य में वर्णित कथा के आधार पर सम्मिलित किये गये हैं। यह देख कर कि भागवत में श्रीकृष्ण के प्रति सभी देशें का प्रवहीभाव विश्वित है, सभी उनकी शरण में आये हैं, परन्तु ऐसी किसी लीला का वर्णन नहीं है जिसमें ब्रह्माजी भी आकर शरण में प्राप्त हुए हों ? अतः इस जुटि की पूर्ति के लिये यह वत्सहरण का प्रसङ्ग किसी भक्त विद्वान द्वारा रचा गया और यथा स्थान संमिलित किया गया है।

उक्त अ० के प्रिष्ठित मानने के कई कारण हैं जिन पर अनेक टीकाकारों ने विचार किया है: तथापि भगवल्लीला और उनका नामी-च्चारण का लोभ संवरण न हो सकने के कारण उस पर सभी ने व्याख्याओं की रचना की है। ऐसा होने पर भी उसके प्रिष्ठित होने की सिद्धि निम्नलिखित हेतुओं से होती है।

- १. द० स्क० का ११ वां अ० के समाप्ति का जो श्लोक है उसकी संगति १४ वें अ० के प्रारंभिक श्लोक से मिलती है। अर्थात् इन तीन अ० के रचियता ने पूर्वीपर सङ्गति बैठाने के लिये ११ वे अध्यायान्त का कौमार लीला समाप्ति सूचक ४६ वां श्लोकः पुनः उसी रूप में १४ वीं अध्याय के अन्तिम ६१ श्लोक के रूप में रख दिया है, जो पुनरुक्ति है। यदि ऐसा न किया जाता तो लीला का मध्य में समावेश कठिन था। ऐतावता यह तीन अ० प्रसिप्त हैं।
- २. ब्रह्माजी की तपश्चर्या से प्रसन्न होकर श्रीहरिने सृष्टि करने के लिये वरदान रूप में उन्हें कहा था, "भवान करूप विकल्पेषु न विमुह्यति कर्मसु" (भा० द्वि० ६, ३६) अर्थात् ब्रह्मा को मोह नहीं होने का वरदान था. फिर समाधि रूप भागवत में उक्त विरोध रूप ब्रह्मा को मोह का वर्णन इन अध्यायों में आता है, जो असङ्गत दीखता है। अतः तीन अ० प्रित्त माने जाने चाहिए।
- ३--भगवान की स्वकीय आत्मा, देह और शक्तियों के साथ कीड़ा 'निरोध' कहलाता है। प्रमु की श्री पुष्टि कीर्ति इला आदि १२ शक्तियाँ हैं। देह की ७२ नाड़ियां गिनी जाती हैं। शयन (विद्यमानता) जाप्रत स्वप्न सुषुप्ति भेद से त्रिविध है, अतः १२, ७२, ३ इसका संकलन ८७ होता है। यही दशम स्कन्ध की अ० संख्या है. अतः इन तीन अधिक अध्यायों का किसी प्रकार समावेश नहीं होता। अतः वे प्रविप्त हैं।

इन मुख्य कारणों और प्रथम निद्धि हेतुओं से यह प्रिक्ति है।

### द० स्कन्धार्थ निरोध, किम्बा आश्रय—

इस सम्बन्ध में कुछ टीकाकारों में मतिविभिन्नता है, कोई इसका अर्थ क्रम प्राप्त निरोध करते हैं तो कोई आश्रय। वसे तो जैसा कि प्रथम कहा गया है भागवत में सभी व्याख्याकार दश लीलाएँ मानते हैं और एक-एक स्कन्ध से एक २ लीला का निरूपण स्वीकार करते हैं, तथापि यहां आकर मतभेद आ जाता है। तृतीय से लेकर द्वादश तक सर्ग से लेकर आश्रय का निरूपण पत्त श्रीवल्माचार्य का है, और वे इस क्रम से द्वितीय स्वन्ध में वर्णित परिभाषा वा अच्ररशः अनुपालन करते हैं। अतः इस मागवतीय आधार पर द० स्वन्ध का अर्थ निरोध ही सिद्ध होता है, आश्रय नहीं।

निरोध और ऋाश्रय इन दोनों पर थोड़ा प्रासङ्गिक विवेचन ऋास्थाने न होगा।

## १, निरोध--

'निरोधोस्यानुशयनमात्मनः सह शक्तिभिः" ( भा० द्वि० स्कन्ध १०,६) इस लक्त्रणानुसार परब्रह्म की स्वकीय शक्तियों के साथ अनुश्यम—अवस्थिति, क्रीडा-विहार निरोध कहलाता है। इन लीलाओं का द० स्कन्ध में ही पूर्ण समावेश हैः न कि द्वादश में। इसी प्रकार आश्रय का अर्थ जैसा कि आगे कहा जायेगा, द्वादश स्क० में ही घटता है।

'निरोध' शब्द के प्रकृति प्रत्यार्थ को देखते हुए भगवान् के द्वारा स्वकीय भक्तों का सांसारिक आसक्ति से अवरोध कर स्वविषयक आसक्ति कराना, विषयों से रोक कर अपने प्रति आसक्त करने की जो लीला द० स्कन्ध में विश्वित है वह द्वा० में नहीं है। अतः स्कन्धार्थ निरोध ही आता है।

जीव के मानसिक विकार, इन्द्रियों की विषय भाजना तब तक परि समाप्त नहीं होती जब तक वह ब्रह्मीभूत नहीं हो जाता। इन सबका कारण में विलय सभी मानते हैं। ऐसी अवस्था में तदाकार दृत्ति हो जाने पर जीव के लिये अत्यन्तिक प्रलय ही है, इस अवस्था में और मुक्ति में कोई अन्तर नहीं रहता। इधर भक्तिमार्गीय सिद्धान्तानुसार जैसा कि श्रुति कहती है—"सोशनुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा

विपश्चिता" की स्थिति तभी हो सकती है ज़ब उसकी सात्विक शुद्धि के अनन्तर उसके देह, प्राण, मन, इन्द्रिय, वृद्धि और विषयों में परमानन्दमयता (ब्रह्ममयता) होजाय।

द० स्क० में कथित लीलाओं द्वारा हम देखते हैं कि भक्तों की— जिन पर अकारण करुणा के कारण ही उद्वारार्थ अवतार होता है—प्रपद्ध-विस्मृति पूर्वक पूर्ण भगवदासिक्त का ही दशम स्कन्ध में प्रसङ्ग निरूपण है। भगवान अपनी लीलाओं के द्वारा स्वकीय समस्त शक्तियों के साथ भक्त के अन्तः करण में अनुशयन करते हैं। अतः भा० द० स्क० का अर्थ निरोध ही सिद्ध होता है।

वोपदेव आदि कतिपय विद्वान दशम स्कः का अर्थ यद्यपि निरोध मानते हैं। पर वे इसका अर्थ भूमि का भार उतारना और तद्र्य दुष्ट राजन्यों का नाश करना मानते हैं। उनके कथनानुसार भगवद-वतार एतदर्थ ही हुआ था, और इसी को वे द० स्कः का अर्थ स्वी-कार करते हैं। इनका यह कथन द्वि० स्कन्ध की परिभाषा के विरुद्ध पड़ता है, जो शब्दार्थ नहीं है। इनके इस अर्थ को ही यदि 'निरोध' शब्दार्थ माना जायगा तो उन सभी सम्बन्धों को निरोध स्वीकार करना पड़ेगा जिनमें यह लिंच्एा लिंच्त होता हो।

एतावता निरोध और वह शुद्ध परिभाषा के रूप में दशम में ही पूर्ण चरितार्थ होता है अतः वही इस स्कन्ध का अर्थ है।

#### २. आश्रय—

त्राभासश्च निरोधश्च यतश्चाध्यवसीयते। स त्रास्त्रयः परं बह्म परमात्मेति शब्यते [द्वि० १०,७]

आश्रय शब्द का लद्द्या द्वि० स्क० में इस प्रकार कहा गया है—

जिसने आमास—उत्पत्ति और निरोध—प्रलय होता है और मध्यगत भाव विकारों को जिससे प्रकाश मिलता है, वह आश्रय कह लाता है, उसे ही परब्रह्म परमात्मा शब्द से कहा जाता है। अर्थात् ईश्वर ही आश्रय है।

आश्रय दो प्रकार हैं—१ शास्त्रीय मार्ग में प्रपत्ति द्वारा अरोर २-ज्ञानमार्ग में सायुज्य द्वारा।

अथवा उत्पत्ति, स्थिति, प्रलय द्वारा आश्रय सिद्ध होता है।

प्रपत्ति किया से आश्रय पाँच प्रकार का और ज्ञान से आठ प्रकार का होता है। इन दोनों का उक्त श्लोक की सुबोधिनी में स्पष्ट विवेचन है। अतः विस्तार भय से यहां कहना अप्रासिक है।

द० स्क अर्थ के सम्बन्ध में श्रीधराचार्य का विभिन्त मत है। वे कहते हैं -

'अत्र सर्गों विसर्गश्च स्थानं' आदि श्लोक में कोई क्रम नहीं है। जिससे लीला उसी प्रकार प्रति स्कन्ध में मानी जाय। भागवत में दशम स्कन्ध में जो परमात्मा स्वरूप श्रीकृष्ण आश्रय है उनका वर्णन है। अतः वही दशम स्कन्धार्थ है।" श्री श्राचार्य निरोध शब्द का अर्थ प्रलय मानते हैं और इसीलिये कहते हैं कि दशम में कहीं भी प्रलय का वर्णन नहीं है वह द्वादश में है। अतः वे दशम का अर्थ आश्रय और द्वादश का अर्थ निरोध स्वीकार करते हैं।

लीला के आनुक्रमिक अवण और पूर्वीपर के विरोध होने पर भी अवण करने से फल में किसी प्रकार का तारतम्य नहीं आता, क्योंकि सभी लीला मुक्तिफल की साधिकाएँ हैं। अतः श्रीधराचार्य स्पष्टतः दशम में आश्रयार्थ की सिद्धि पर बल देते हैं।

पर ऐसा मानने पर कुछ विचारणीय प्रसङ्ग आर्ते हैं जो आँखों से ओमल नहीं किये जा सकते। वे इस प्रकार हैं—

१ - अनुक्रम के स्वीकार न करने से लीलाओं की परस्पर कार्य कारणता का नाश होता है। पूर्व पूर्व लीला उत्तरोत्तर लीला की कारण है, और यह दोनों मिलकर भगवन्माहात्म्य ज्ञान की सिद्धि करते हैं, जिससे फल सिद्धि होती है। यह सब लीलाएँ पट में तन्तु की तरह अोतप्रोत है, जिससे आनन्द रूप श्रीहरि की लीला जो भागवत शास्त्र का अर्थ है—सिद्ध होती है। प्रारम्भिक परिज्ञान से ही उत्तर का परिज्ञान होता है अन्यथा उसकी निष्पत्ति असंभव हो जाती है। आश्रय के परिज्ञान के लिये ही अन्य नव लीलाओं का परिचय कराया जाता है और तद्र्थ ही कहा गया है—

दशमस्य विशुद्धवर्षे नवानाभिह लक्षणम्। भा० द्वि० १०। वर्णयहित महास्मानः शृतेनार्थेन चाज्जसा॥ लीला परिगणना में नवम संस्था निरोध पर ही आकर टिकती है अतः नव लीलाओं के अवण से दशम आश्रय लीला स्वभावतः प्राप्त होने के कारण दशमस्कन्ध का अर्थ निरोध आता है न कि आश्रय।

२—क्रम विरोध के साथ हो जहाँ दशमस्कन्धार्थ आश्रय की सिद्धि होती है तो फिर अन्य दो अविशिष्ट लीलाओं के श्रवण की आवश्यकता नहीं रहती। एतावता दशमस्कन्धार्थ निरोध हो है, आश्रय नहीं। निरोध के बाद मुक्ति और आश्रय मानने पर जो सौष्ठव रहता है वह कुछ अन्य हो विशेषता रखता है।

३—परब्रह्म स्वरूप श्रीकृष्ण के स्वरूप का प्रतिपादक होने से ही यदि दशम को आश्रय माना जाय तो जहाँ अन्य स्कन्धों में उनका वर्णन आया है वहाँ भी आश्रय मानना पड़ेगा, और इस प्रकार स्कन्धार्थ रूप लीलाओं में सांकर्य आ जायगा। भागवत तो भगवान् श्रीकृष्ण के स्वरूप प्रतिपादनार्थ रची गई है, ऐसी अवस्था में सभी स्कन्ध आश्रय प्रतिनिरूपक हो जायेंगे।

४—द्वितीय स्कन्ध के भीतर जिस प्रकार के आश्रय का लच्चण कहा गया है वैसा लच्चण द्वादश में ही मिलता है, दशम में नहीं। अतः दशम स्कन्ध में आश्रय का निरूपण न होकर निरोध का है।

४—परब्रह्म श्रीकृष्ण ही अन्ततोगत्वा सर्व के आश्रय हैं, अन्ततः प्रतिष्ठान है, पराकाष्ठा है, अतः उस आश्रय रूप में उनका अन्त में ही निरूपण अधिक संगत है। इधर भक्ति मार्ग में निरोध रूप साधन को ही फलरूप स्वीकार करने में जो भक्तों को विविध चरित्रश्रवण से परमानन्द की प्राप्ति होती है, वही उनका चरम लच्य है। आश्रय पुरुपार्थ नहीं प्रत्युत स्वतः सिद्ध पारमार्थिक फल है।

भागवत में श्रोहरि जो श्रानन्द के निकेतन श्रौर तद्रूप हैं, भक्तों के निरोध के लिये मनुष्याकृति रूप में श्रवतार धारण कर नटवत् लीलाश्रों का श्राचारण करते हैं, जिससे भक्तों को स्वरूपासकि प्राप्ति होती है। इन भक्तों में श्रिधकांश ऐसे भक्त होते हैं जो निःसांधन होने के कारण स्वोद्धार में सर्वथा श्रसमर्थ हैं, स्वतः एवं द्याद्रवित होकर श्रनुष्रह करने वाले प्रभु प्रमेय बल से ही उनका उद्धार करते हैं, प्रमाण बल-शास्त्रीय पद्धति-से उनकी उद्धृति असंभव है क्योंकि वे उसके अधिकारी नहीं हैं। अतः यह सब निरोध से ही संभव होने के कारण दशम को निरोध प्रतिपादक माना गया है।

भगवान् के भक्त गुणवेषम्य से कई प्रकार के हैं। जिनमें तामस राजस, सात्विक निगुण आदि भेद और उपभेद हैं। विविध भक्तों की आसिक्त के अर्थ विभिन्न लीलाओं चेष्टाओं की अपेक्षा और उनमें विदग्धता की आवश्यकता है जो चतुर नट में ही संभव है, अतः नटवरवपु भगवान् स्वीय लीलाओं द्वारा सर्व विध भक्तों का उद्धार करते हैं। यह निरोध द्वारा ही संभव है। अतः भागवत के आधार पर दशम को निरोध लीलारूप ही माना जा सकता है। (भा० निबन्ध द० स्क० कारिका १४, २०)

साधारण रीत्या अथवा लीलाओं की अद्भुतता के कारण सभी लीलाओं में सभी लीलाओं का साचात्कार महानुभाव भक्तों को होता है, तथापि किसी स्कन्ध के अमुक अर्थ प्रतिपादन करने के पच में तो क्रम प्राप्त अर्थ को ही प्रधानता दी जा सकती है।

इसी क्रम में भागवत दशम स्कन्ध के वेगागीत में दश विध-लीलाओं का इस प्रकार निरूपण मिलता है। जैसा कि प्रथम कहा गया था, मेरे समीप एक प्राक्कोडपत्र है जिसमें इसका लेख इस प्रकार है—

> त्रथ वेशा गीतेएव दश विघ लीला उक्ताः। द्वितीय टीकायाम् त्रवतार इति।। लोकेऽवतीर्यापि पृष्टि मक्तेषु लीलाया भावात्मक-दशविघलीला प्रकटयतींति सूचितम्।

१. पूर्व वेगानादात्मिका सर्ग लीला। २. ततो भक्तानां तदनुभवेन विगाद भावेन तद्दर्गन रूप विसर्गा लीला। ३. ततो विविध लीला स्थान भूत निकुंजादि भावनात्मिका स्थानलीला। ४. ततो भगवान कदना वद्दर्गात्यानुगृह्य स्वानन्देन पोषयिष्यति इति द्विधा पोषगालीला। ४. ततो हरिग्णी पुलिन्दी भाग्याभिनन्दन रूपा अतिलोला। ६. ततो मन्वन्तराणि सद्धर्म इति वाक्यात् सद्धर्म रूप श्रीगोवद्धन भिक्त वर्णनेन मन्वन्तर लीला। ७. ततो गोदोहन सामयिका

स्पन्दनं गितमतां इत्यादि भगवदीय चरित्रवर्णन रूपेशानुकथा।

-, ततः सर्व लीला फल रूपो निरोध: स्पष्ट एव। ६. ततो विरहेण तदेकभावापत्तिमुक्ति लीला। १०. ततः सायमागमनेन पूर्वभाव प्रापण माश्रयलीला। एवं लीलाप्रकटनम्। इसका त्रिविध रूप:—

१—आधिभौतिक... भागवत प्रत्थ का दशम स्कन्ध है, जिसमें पूर्वार्घ और उत्तरार्घ दो खंड हैं, प्रथम में १ से ४६ अ० और द्वितीय में ४० से ६० अ० तक ४१ अ० हैं। शु० सिद्धान्त की दृष्टि से १२, १३, १४ यह तीन अ० प्रित्त हैं। भा० निबन्ध के अनुसार इसमें पाँच प्रकरण हैं। इसमें त्रिविध गुणभेद से और एकविध निर्णुण भेद से एक इस प्रकार चतुर्विध भक्तों का तथा प्रभु के षड्धमीं का निरूपण करते हुए भाववर्द्धक चरित्र का कथा रूप में वर्णन है। उक्त तीन अ० कौतुक लीला के सम्मिलित करने पर शेष ५० अ० के साथ एकत्र ६० अ० में इसकी परिसमाप्ति होती है।

२—आध्यात्मिक...आनन्द रूप श्रीहरिकी निरोध लीला का वर्णन है। भागवत निबन्ध के अनुसार तत्तल्लच्यों, गुणों का प्रति-पादन है। भगवद्धर्म स्वरूप में यह यश का प्रतिपादक है।

, ३—आधिदैविक...परब्रह्म श्रीकृष्ण के रसमय विष्रह में दशम स्कन्ध हृदय स्थानीय है।

## ११ एकादश स्कन्ध सुबोधिनी---

प्रस्तुत स्कन्ध में ३१ अ० हैं, पर समग्र पर सुबोधिनी न होकर केवल १ से ४ अ० तथा पंचमाध्याय के तृतीय श्लोक पर्यन्त प्राप्त हैं, सं० १६६० में प्रकाशित इसके आगे समयाभाव से सुबोधिनी का प्रणयन नहीं हो सका, ऐसा प्रसिद्ध है।

इस छांश पर व्याख्याएँ इस प्रकार हैं:-

(१) एकादंश स्कन्धार्थ निरूपण कारिका। श्रीवल्लभाचार्य कृत। प्रकृशित।

इसमें १४ कारिकाओं द्वारा इस स्कन्ध के फलितार्थ का कथन है।

(२) सुबोधिनी-प्रकाश .... गो० श्री पुरुषोत्तमजी कृत । प्रकाशित । मूलप्रन्थ के साथ । सं० १६६०।

- (३) एकादश स्क० पु० टिप्पणी —गो० श्रीहरिरायजी कृत। अप्रकाशित। सर० मं० कांक० शु० बं० २६, ३४
- (४) सुबोधिनी लेख—गो० श्रीवल्लभजी महाराज कृत। अनुपलब्ध है। इसकी रचना की गई थी, ऐसा विदित हुआ है।
- (४) एका दश स्क० स्वतंत्र १३ कारिका-व्याख्या श्रीलालू भट्ट कृत प्रकाशित। निर्णयार्णव प्रन्थ द्वि० तरंग।

### स्वतन्त्र लेख--

- (१) एकादश स्कन्धोपरि सूचिनका सूक्तिः —श्री योगि गोपेश्वरजी कृत। इसका बहुत थोड़ा अंश प्राप्त है जो मूल के साथ प्रकाशित है।
- (२) कायेन वाचा मनसेन्द्रियेवा (एका०२,३६) इति पद्य तात्पर्यनिरूपणम्—गो० श्री विष्ठलेश्वर विरचित। प्रकाशित। मूल के साथ।
- (३) रामेण साद्धं मथुरा प्रणीते—(एका० १२, १० से १४ श्लोक) इत्यत्र रलोक चतुष्टय व्याख्यानम्। श्रज्ञात कतृ क प्रकशित। मूल के साथ।
- (४) नृदेहमाद्यं सुलभं—(एका०२०, २७) इत्यत्र स्वतन्त्र स्वतन्त्र लेखः।गो० श्री देवकीनन्दनजी कृत श्रकाशित। मूल के साथ।
- (४) · · · · इत्यत्रव्याख्या। गो० श्री बिद्धलेश्वर प्रभुचरण कृत अप्रकाशित। सर० मं० कांक० शु० बं० ३४, ४२।
- (६) ... इत्यत्र व्याख्या। पो० श्रीबालकृष्ण् शास्त्रि कृत। श्रप्रकाशित। पो० कंटमणि शा० के संग्रह में विद्यमान।
- (७) एकादश स्कन्धार्थ—पो० श्री बालकृष्ण शास्त्रि विरचित। अप्रकाशित। पं० कंठमणि शा० के संप्रह में विद्यमान। पं० ३४, क...।
- (५) 'लोकाश्चलोयानुगताश्च' इत्यत्र स्वतंत्रलेखः । श्रज्ञात-कत्तुक सर॰ मं० ३४% १०।

# एकादश स्क० सुबोधिनी परिदर्शन—

इसमें क्रम प्राप्तमुक्ति लीला का प्रतिपादन है। जीव का अन्यथा स्वरूप, जो उसे माया की मोहिका राक्ति अविद्या के द्वारा प्राप्त हो जाता है—का विद्या के द्वारा निरास होजाना, आनन्दमयता की अधिगति होजाना हो मुक्ति कहलाती है, 'मुक्तिईत्वान्यथा रूपं स्वरूपेण व्यवस्थितिः' इस परिभाषा से स्वरूपावस्थान मुक्ति कही जाती है। भागवत नि० के अनुसार इस के अनान्तर प्रकरणों से उसका परिज्ञान हो सकता है, सम्पूर्ण सुबोधिनी उपलब्ध नहीं है।

### इसका त्रिविध रूप है:--

- (१) आधिमौतिक—भागवत शास्त्र का एकादश स्कन्ध है जिसमें ३१ अध्याय और कई अवान्तर प्रकरण है, प्रत्येक अ० के कई श्लोक हैं।
- (२) आध्यात्मिक—आनन्द रूप श्री हिर की मुक्ति लीला का प्रतिपादन है, भाषा नि० के अनुसार तत्त्लच्यों का और गुर्गों का प्रतिपादन है। भगवद्धर्म रूप में यह श्री का निरूपक माना जाता है।
- (३) श्राधिदैविक—पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के रसमय विश्रह में यह स्कन्ध श्री मस्तक स्थानीय है।

१२ द्वादश स्कन्ध सुबोधिनी की रचना नहीं हुई अतः वह प्राप्त नहीं है। और उस पर विशेष कोई टीका आदि भी नहीं मिलती। स्वतन्त्र लेख——

- (१) कथा इमा स्ते कथिता महीयसा—(द्वा० ३, १४) इत्यत्र गो० श्री विट्ठलेश्वर विरचित २० कारिका। जिनमें आश्रय पर विचार किया गया है। प्रकाशित।
- (२) उक्त कारिकाओं पर व्याख्या—गो० श्री पुरुषोत्तम जी कृत । उक्त दोनों स्वतन्त्र लेख एकादश स्कन्ध मु० के साथ प्रकाशित है। सं० १६६०।

# द्वा० स्कन्ध सुबोधिनी परिदर्शन—

• इस स्कन्ध में क्रम प्राप्त आश्रय लीला का निरूपण है। जगत् का आविर्भाव निरोध और तिरोधान जिसके द्वारा होता है! कार्य का जिसमें पर्यवसान होता है उस कारण रूप को जो परमार्थतः श्रीहरि:का स्वरूप है आश्रय कहा जाता है। इसमें १३ अ० है, जिनका प्रकरण विभाग भाग० निबन्ध में कहा गया है।

#### इसका त्रिविध स्वरूप:-

- १. आधिभौतिक--भागवत शास्त्र का द्वादश स्कन्ध है जिसमें १३ अ० हैं। प्रत्येक अ० में कई श्लोक़ हैं।
- २. आध्यात्मिक—आनन्द रूप श्रीहरिकी आश्रय लीला का यहाँ निरूपण है। भा० नि० के अनुसार तत्तल्लचणों श्रीर गुणों का वर्णन है। भगवद्धर्म स्वरूप में इस स्कन्ध में श्री का वर्णन है।
- ३. त्राधिदैविक--परब्रह्म श्रीकृष्ण के रसमय विश्रह में द्वादश स्कन्ध में वामश्रीहस्त स्वरूप माना जाता है।

॥ इति श्री सुबोधिनी विवेचन॥

## भागवत पर शुद्धाद्वैत सिद्धान्तीय अन्य साहित्य-

सुबोधिनी टीका के अनुसार अन्य आचार्य या विद्वान महानु-भावों ने भागवत पर व्याख्या तथा समी जा प्रंथ भी लिखे हैं, सुबोधिनी को जहाँ भागवत का भाष्य कहा जा सकता है वहाँ अन्य टीकाएँ उसकी कथानक शैली को प्राथमिकता देकर साधारणतया सिद्धान्त का विवेचन करती हैं, श्रीधरी और चूर्णिका के आधार पर जैसे भागवत की कथा में प्रवचन-सौकर्य मिलता है उसी दृष्टि को सामने रख कर कुछ टीकाओं की सम्प्रदाय में रचना की गई है। जो इस प्रकार हैं---

### टीका ग्रन्थ--

- (१) बाल-प्रबोधिनी-भागवत् टीका-गो० श्री गिरिधरजी महाराज काशी कृत । प्रकृशित । हरिप्रसाद भागीरथ जी बंबई का है। यह व्याख्या प्रथम स्क० से लेकर द्वा० तक है।
- (२) रस-प्रबोधिनी भागवत टीका—श्रीमुकुन्ददास काशी निवासी कृत। श्रप्रकाशित। सर० मं० कांक० शु० वं० ३४, ३६, ३७. इसका दशम पूर्वाद्ध अनुपलब्ध है, लेखन काल सं० १९१६ फा॰ शु॰ १२ सृत्रि। लेखक श्रज्ञात।

- (३) भागवत गुजराती भाषान्तर—श्री कल्यागाजी शास्त्री कृत। प्रकाशित। जिला प्राथमिक मण्डल बंबई द्वारा।
- (४) सुबोध-रत्नाकर— (सुबोधिनीस्थ संप्रह मवकावितः) गुजराती अनुवाद सहित। प्रकाशित।

### समीचा ग्रन्थ--

४—भागवत-स्वरूप विषयक-शंकानिरासवादः...गो० श्री पुरुषो-त्तमजी विरचित। यह प्रन्थकार में विरचित वाद्यंथों में त्रयोदश है, जो सर्वनि० नि० के परिशिष्ट में जे० छा० ट्० बंबई द्वारा प्रकाशित है सं० १६६६.

६—भागवत-कथासार-सन्दोहं:....गो० श्रीहरिरायजी कृत० श्रप्रकाशित...सर० मं० काकं० शु० बं० ५४, १४.

७—भागवत सुधासारः...."दास" कृत० अप्रकाशित सर्० मं० कांक० शु० वं ६४, १०.

७—भागवत सुधासार:...."दास" कृत. अप्रकाशित. सर० मं० कांक० शु० बं० ६४, १०.

८—भगवत्स्वरूपत्वेन भागवत स्कन्धवर्णनम्... अज्ञात कर्नुक .... अप्रकाशित सर्व संव कांकव शुव बंव ११२, ३६.

६—भागवतार्षत्वसिद्धिः...अज्ञातकत्व क....अप्रका० सर० मं० कांक० शु० वं० ७३, १८.

१०-सुबोधिनीस्थ सारस्ती श्लीम कथा समर्थनम् (अज्ञातकतृ क) अप्रकाशित सर० मं० कांकरोली शु० बं० ५५, ६१.

११—भागवत तत्व प्रदोपिका... अज्ञात कतृक. अप्रकाशित सर्॰ मं॰ काँक॰ शु॰ वं॰ ११०, ३६

१२—विद्याभागवतावधिः इति श्लोकव्याख्यानम् अज्ञात कतृ क अप्रकाशित सर मं० शु० बं० ७३, २८

(१३) भागवत विजयवादः नेत श्रीरामकृष्ण भट्ट कृत प्रकाशित। सर्वनिर्णयपरिशिष्ट जे० आर० ट्रस्ट बम्बई। इसकी रचना सं० १६२४ को हुई है।

- (१४) भागवत सिद्धान्त विजयवादसारः पं० श्री गंगाधर शास्त्रिकृत अप्रकाशित सर० मं० शु० बं० १०४, ४।
- (१४) भागवत प्रमाण भारकरः अज्ञात कतृ क प्रकाशित सर्वनि० परिशिष्ट में जे० आ० ट्र० बंबई।
  - (१६) दुर्जन मुख चपेटिका...सागरस्थ श्री गंगाधर भट्ट कृत।
- (१७) .....टीका प्रशस्तिका...श्री गंगाधर भट्टात्मज श्रो कन्हैयालाल शास्त्रि कृत...यह दोनों प्रन्थ सर्वनि० नि० के परि-शिष्ट में जे० आ० ट्र० द्वारा सं० १६६६ के प्रकाशित।
- (१८) दुर्जन-मुख चपेटिका...श्रीराम चन्द्राश्रम विरचित उक्त ग्रंथ के साथ प्रकाशित समान नामधारी दोनों ग्रन्थ पृथक् २ हैं।
- (१६) भागवत-निर्णय-सिद्धान्तः श्रीदामोदर कृत उक्त श्रंथ के साथ प्रकाशित।
- (२०) भागवतीयाध्यात्म-स्वरूप-वर्णनम् पो० श्रीबालकृष्ण शास्त्रि विरचित । अप्रकाशित स्व० मोहनलाल जी पंड्या द्वारा कंठस्थ और श्री ब्रजभूषण्लाल जी महाराज द्वारा संकलित । हिन्दी । इसका कुछ संस्कृत भाषा का रूप पो० कंठमणि शा० संप्रह में विद्यमान है।
- (२१) भागवतार्थ-विचारः पो० श्रीबालकृण शास्त्रि कृत । अप्रकाशित। पो० कंठ० शा० के संग्रह में विद्यमान।
- (२२) भागवतीय कतिपय श्लोकार्थ विचारः ह० पो० श्रीबाल० शा० कृत। अप्रकाशित। पो० कंठ० शा० के संप्रह में पं० ४, ६, १४, २७, ३६ में।
- (२३) भागवत के अविशिष्ट कतिपय उवाच-निबंध पो० करठ-मिण शास्त्री द्वारा अप्रकाशित।
- (५) अन्य अविरुद्ध ग्रंथ साहित्य अन्य शास्त्रों की प्रामाणिकता—

भारतीय तत्वचिन्तन-प्रणाली में दो परस्पर विरोधी भावनाएँ प्रचित्त हैं, (१) त्रास्तिक प्रणाली जो त्रास्ति...सत्ता को लेकर चलती है, (२) नास्तिक प्रणाली जो नास्ति... त्रभाव को लेकर चलती है।

यद्यपि पारमाथक रूप में जहाँ ज्ञान, ज्ञाता, ज्ञेयका अभाव हो जाता है, एक रूपता हो जाती है, अतिरिक्त किसी वस्तु की सत्ता भले ही रहती हो उमका पार्थक्येन ज्ञाता कोई नहीं रहता, और जिसे निर्वाण, कैवल्य, तद्रूपता कहा जा सकता है, वहाँ 'नास्ति' को अवकाश दिया जा सकता है पर केवल अभाव पर ही सारे ज्ञान की नींव नहीं रक्की जा सकती। भाव अभाव एक वस्तु के दो रूप हैं, एक विभिन्नता जो भेदसहिष्णु अभेद प्रकार से व्यक्त की जाती है तो दूसरी अनिर्वच-नीय एकाकारता है, 'निषेध शेषो जयतादशेष:', श्रीर 'पूर्णमदः पूर्णिमदं' तथा 'सर्व खल्वदं ब्रह्म' आदि वाक्यों और 'नांसदांसीक्रो-सदासीत', "नेह नानास्ति किंचन" आदि वाक्यों के सामान्य समन्वय में स्वीकार करना पड़ता है, कि-'सत्ता' 'भाव' एवं पारमार्थिक सत्य अवश्य है जिसे व।ग्गी-व्यवहार में नहीं लाया जा सकता, तथापि उसे यावच्छक्य व्यक्त किया जाता है, वह परम सत्ता खयमेव व्यक्त होती रहती है। 'असदिति चेन्न प्रतिषेध मात्रत्वात्', ( त्र॰ सूत्र...२, १, ७) में इस पर अनुशीलन पूर्वक निर्ण्य किया गया है, अतः प्रस्तुत स्थान में उस पर विचार अप्रासंगिक...सा है, तथापि इतना कहना पड़ता है कि इसी भाव को लेकर विद्वानों द्वारा अनेक वाद अचलित किये गये हैं, और इसी कारण अनेक शास्त्रों की रचना हुई है।

वेद, वेदांनुवर्ती अन्य शास्त्र और विचारस्वातन्त्र्य को लेकर विविधि आगमों का प्रचलन हुआ है, कथा-प्रसंग, उपाख्यान, दृष्टिविन्दु आदि के आधार पर विशाल वारू मय का निर्माण किया गया है, विविध शास्त्रों में जिनका विषयानुबन्धी वर्गीकरण किया गया है सभी प्रकार के प्रंथों का समावेश होता है, जिनमें कितने ही वेदानुकृल होने से प्रमाण है, कितने ही सहायक, समर्थक अथच साधक होने से उपादेयता को प्राप्त करते हैं, तो कितपय पारलीकिकता में अनुप्योगी होने के कारण त्याच्य नहीं तो उपेच्यािय गिने जाते हैं।" इसके अतिरक्त कुछ ऐसे हैं जो विरोधी होने से बहिष्कार्य माने जाते हैं। श्रीवल्लभाचार्य ने नास्ति-पच पर वेदानुकृल दृष्टि से विचार और उसका खंडनीय अंश क्या है ? और उसे समर्थन किस रूप में मिल सकता है, इसका निर्धार तथा प्रमाण परिगणना में किसका कितना समावेश होता है ? इस पर ध्यान दिया है।

### अविरुद्ध शास्त्र—

प्रमाण परिगणना में आचार्य श्री ने जहाँ प्रस्थान चतुष्टय को महत्व दिया है वहाँ उन्होंने गीण रूप में उन सब शास्त्रों को भी प्रामा- िश्कता दी है जो इन चारों से सम्वादित हैं, इनके विरोधी नहीं हैं। उन्होंने इनका नाम 'अविकद्ध शास्त्र' रक्खा है। तत्स्थल पर कहा गया है, 'अविकद्ध तु यत्त्वस्य प्रमाणं तच्च, नान्यथा (शा० नि० कारिका ८) ......इसी का स्पष्टीकरण आचार्यवर्य ने शब्दान्तर में इस प्रकार किया है... एतद्विकद्ध यत्सर्व न तन्मानं कथंचन... (शा० नि० कारिका १) संगति—

तत्विनिर्घार की प्रणाला में जहाँ सिद्धान्तिन्छपित होती है और जिज्ञासु, ज्ञानी मक्त की कोटि में पहुँच जाता है, वहाँ उपर उठकर उसे ज्यापक दृष्टि से तत्वों का निर्धार करने के लिए ही नहीं अपितु स्वीकार करने के लिए आचार्य उपदेश देते हैं—'अथवा सर्वरूपत्वान्नाम लीला-विभेदतः (शा० नि० ६) ठीक तो है। सर्व ब्रह्मस्वरूपता के अङ्गीकार में जब रूप सृष्टि का अभेदभाव है तब नामसृष्टि ही कैसे छट सकती है, वह भी तो ईश्वरी कृति है, ब्रह्म रूप वेद का ही तो सब वाङ्मय ज्यवहार है, जहाँ रूप सृष्टि में कार्यकारण का अभेद है वहाँ नामसृष्टि में भी भेद-भाव के विगलित हो जाने पर ब्रह्ममयता का भान होना ही चाहिये, और इसीलिये आचार्य यावन्मात्र शब्दराशि को ब्रह्म का नाम समक्त कर प्रमाण रूप उररीकृत कर लेते हैं।

तात्पर्य यह कि वेद की सर्वापिर प्रमाण मूर्घन्यता के अनन्तर उसके अर्थानुसन्धान के लिये शेष तीन प्रस्थानों का क्रिमिक विकास शु० पुष्टिमागे के सिद्धान्त में स्वीकार किया गया है, और इन्हीं सब के अभिप्राय को विशद करने वाले, उसके भेद प्रकार, उपाय, पद्धित और समन्वय प्रणाली के निर्देशक सभी शास्त्रों को अविरोध भाव की प्रतिपादन की शैली में मान लिया गया है। यद्यपि साधनावस्था में विरोध भाव के उपोइलक सिद्धान्तों से बचते रहने का निर्देश मिलता है। पर जहाँ हद भाव का परिपाक हो जाता है, वहाँ किसी प्रकार की प्रच्युति का भय न होने से सभी वाङ्मय को ब्रह्मभाव के कारण प्रमाण नान लिया गया है। रूपसृष्टि में जैसे आपाततः भिन्न भाव भासित

होता है, वास्तिवक नहीं है, उसी प्रकार नामसृष्टि में भी 'सर्व ब्रह्म' की भावना और उसकी विविध लीलाओं की चरितार्थता से किसी प्रकार की आपत्ति नहीं होती।

वैदिक रहस्य के परिज्ञानार्थ दो मीमांसाओं का प्रणयन

- (१) धर्म-लीमांसा-जिसका नाम 'पूर्वमीनांसा' अथवा 'जैमिनो मोमांसा' भी है।
- (२) ब्रह्म-मीमांसा—जो 'उत्तर मीमांसा' और 'ब्रह्मसूत्र-मोमांसा भी कही जाती है। जिसका विवरण प्र० प्रकरण में किया गया है।

# पूर्व मीमांसा—

प्रथम मीमांसा में वेदप्रतिपाद्य यज्ञयागादि कर्मकांड का सिवस्तार विवेचन है, तो उत्तर मीमांसा में ब्रह्मविद्या सम्बन्धी विचारों का अवगाहन। यह निश्चित है कि—बादरायण व्यास रिचत मीमांसा के पूर्व जैमिनी मीमांसा की रचना हो चुकी थी, और इसीलिये इनके विशेषण 'पूर्व' और 'उत्तर' शब्द के साथ दिये गये हैं। वेद ज्ञानराशि होने के साथ ब्रह्मरूप होने से ज्ञानस्वरूप भी हैं, ज्ञान की सीमा नहीं, वह जहाँ अनन्त है, उसके प्रकार भी अनन्त हैं, उसकी इदिमत्थता भी निर्धारित नहीं है।

'सर्व विज्ञानमानन्दं ब्रह्म'—इस श्रुति वाक्य में बड़े गंभीर भाव का ब्रित फलन है—श्रीर इसी प्रकार 'सत्यं ज्ञान मानन्दं ब्रह्म' में भी ब्रह्म का यह स्वरूप लक्ष्म है। जहां 'सर्व' श्रोर 'सत्य' शब्द इस परिदृश्यमान जगत् को ब्रह्मरूप बताता है, वहाँ नाम 'शब्द' ज्ञान को भी तद्र प, श्रीर इसी विघ भावात्मक जगत् को भी यह तीनों विशेपण इसी वस्तु का निर्देश करते हैं। वेद के अर्थ का श्रवबोध जिज्ञासु श्रीर ज्ञानी की श्रधिकारस्थित पर निर्भर है, एतावता इसके श्रथंपरिज्ञान में विभिन्नता हो जाना सहज है, विचार स्वातन्त्र्य से भी इसमें वेषम्य संभव है। श्रवः जैमिनि वेद के प्रतिपाद्यांश में यदि पृथक दृष्टि से विचार प्रस्तुत करते हैं तो कोई श्राश्चर्य नहीं, वे श्रपने सम्प्रदाय के एक महान् श्राचार्य हैं। वेद के वाक्य 'यज्ञोवे विष्णुः' में इहाँ व्यास कर्म को गौगाता देकर उसे साधन रूप में मान कर ज्ञान और आनन्द की कमशा: उच्चकोटि और फल मानते हैं, वहाँ जैमिनि कर्म को प्राधान्य देकर अपूर्व अदृष्ट रूप में ज्ञान और आनन्द का उसी में समावेश कर लेते हैं। ब्रह्म के स्वरूप लज्ञ्गा या तटस्थ लज्ञ्गों में व्यास के साथ जहाँ उनका मतभेद है, वे अपना पृथक मिद्धान्त प्रतिपादित करते हैं। यही कारण है कि वेदव्यास उसे उपयुक्त नहीं समभते, कई स्थानों पर उनके अभिमत का प्रतिवाद करते दृष्टिगोचर होते हैं।

उत्तर मीमांसाकार ने जहाँ स्वकीय सूत्रों में ख्रान्य आचार्यगण का उल्लेख किया है वहाँ वे मतभेद के कारण जैमिनि के अभिमत को विकल्प रूप में या प्रतिवाद रूप में कह जाते हैं। व्यास सूत्रों में जहाँ जैमिनि का नाम उल्लेख है वह इस प्रकार है—

- १. प्रथमाध्याय हि० पाद—२८, ३१ सूत्र। त० पाद —३१ सूत्र। च० पाद १८ सूत्र।
- २. तृतीयाध्याय—द्वि० पाद—४० सूत्र । च० पाद—२, १८, ३६ सूत्र ।
- ३. चतुर्थाध्याय—तृतीय पाद—१३ सूत्र! चतुर्थ पाद -४, ११ सूत्र। आदि।

कहने का अर्थ यह है कि वेदव्यास ने अन्य आचार्यों की अपेदा जैमिनि का अधिक उल्लेख किया है, वैसे जैमिनि व्यास के शिष्य भी हैं, उन्होंने सामसंहिता का अध्ययन वेदव्यास से ही किया है, यद्यपि कई स्थानों पर जैमिनि के साथ व्यास का मतेक्य नहीं है तथापि वे उनका समादर करते हैं।

# पूर्व मीमांसा पर शु० पु० साहित्य—

श्रीवल्लभाचार्य ने महर्षि जैमिनि के मतोल्लेख समय लिखा है— वेदार्थ चिन्तना में चार प्रकार के भेद है, उनके चार श्राचार्य हैं, जो प्रकारभेद से विचार प्रस्तुत करते हैं—

- (१) केवल शब्द-यल-विचार के समर्थक-आचार्य बादरायगा।
- (२) शब्द और अर्थ दोनों के विचार समर्थक—आचार्य जैमिनि।

- (३) शब्द के उपसर्जन द्वारा अर्थ के विचारसमर्थक— आचार्य आश्मरथ्य।
  - (४) केवल अर्थ विचार के समर्थक आचार्य बादरि।

इस कोटि से विचार करने पर जैमिनि का अधिकांश मत आचार्य बादरायण के साथ मिलता है। अगुभाष्य में आचार्य श्री ने लिखा है—'अतःसाकार ब्रह्मवाद एव जैमिने: सिद्धान्तः' अर्थात् जैमिनि आचार्य साकार ब्रह्मवाद के समर्थक हैं... (अगुभाष्य १, २, २८) यही कारण है कि व्यास के साथ अधिकांश मेल खाने के कारण ही श्रीवल्लभाचार्य ने उनकी मीमांसा पर भाष्य-रचना की है। यह एक शोचनीय प्रसंग सा है कि यह भाष्य समग्र नहीं रचा जा सका और उसका थोड़ा सा ही अंश मिलता है।

इसका परिचय इस प्रकार है— पूर्व मीमांसा-कारिका—

श्रीवल्लभाचार्य कृत--प्रकाशित-वृ० स्तो० स० सागर में।
पूर्व मीमांसा के सार रूप में 'पूर्वमीमांसा-कारिका' नाम से प्रन्थ
की रचना है जो ४२ कारिकाओं में है, इसमें उक्त मीमांसा का इहेश्य
समभाया गया है।

सामान्यतः श्राचार्य का कथन यह है कि — लौकिक श्रौर वैदिक इस प्रकार के दो मार्ग है। दोनों नित्य हैं। लौकिक तो प्रवाह रूप से श्रीर वैदिक स्वरूप सं। लोक के श्रर्थ की श्रौर वेद में शब्द की प्रधानता है। पिहला जलवत् श्रौर दितीय श्रीनवत् है। परस्पर विरोधी होने के कारण दोनों को श्रलग श्रलग रखना चाहिये। जल से श्रीन का साचात् स्पर्श होते ही जैसे श्रीन नष्ट हो जाती है, लौकिक दृष्टि से खुष्ट होते ही वेद-मार्ग भी नष्ट हो जाता है, पर वह वेदमार्ग लौकिक मार्ग को सहसा बाधित नहीं कर सकता। इस प्रकार होने पर भी जैसे पात्रस्थित जल को श्रीन नष्ट कर सकती है उसी प्रकार श्रीवकारि के चित्तस्थ लौकिक श्रासक्ति को वेदमार्ग नष्ट कर सकता है, श्रतः उसका पात्रान्तरित रूप में व्यवहार होना चाहिये।

त्रिवणों अौर शूद्र वर्ण को यथाधिकार पुरुषाथ का अनुष्ठान करना चाहिये, इनमें मुख्य होने के कारण ब्राह्मण को मोचान्त चतुर्विध पुरुषार्थ करने की योग्यता है।

'वेदोखिलो धर्म मूलं', वेदप्रणिहितो धर्मः श्रादि श्राप्त वाक्यों के श्रमुसार धर्म का रहस्य जानने के लिये वेदिक श्रम्ययन की श्रावः श्यकता है। धर्म ही वेदार्थ स्वरूप है, श्रोर वेद ही द्विजातियों के लिये परम निःश्रेयस है, श्रतः वेदार्थ-ज्ञान के लिये धर्म श्रोर वेद दोनों का रहस्य जानना श्रनिवार्य है। वाक्यार्थ का निर्धार मोमांसा के श्रति-रिक्त श्रन्य साधन से श्रसंभव है, एतावता मीमांसा का परिज्ञान भी श्रावश्यक समम कर महर्षि जैमिनि ने 'श्रथातो धर्म जिज्ञासा' नाम से धर्मजिज्ञासा का प्रारम्म किया है। मीमांसा रचना का यही हेतु है, जिसमें कर्म रूप श्रावरण के लिये उसके सभी श्रांग उपांगों पर पर्याप्त प्रकाश डाला गया है।"

इसीलिये आचार श्रीवल्लभ ने पूर्व मीमांसा पर भाष्य रचना को आवश्यक समका और उसके लिये पूर्व मीमांसा कारिकाओं को कृति की।

# पूर्व मीमांसा-(जैमिनि सूत्र)-भाष्य-

श्री वल्लभाचार्य रचित इसका निम्न अंश उपलब्ध हैं—

- (क) प्रथमाध्याय चतुर्थ पाद. वृत्ति. १३ सूत्र पर्यंत अपूर्। अप्रकाशित सर० भं० शु० वं० ४३।६%
  - (ख) द्वितीयाध्याय प्रथम पाद—भावार्थ पाद भाष्य।

यह आंश सर० भं० शु० बं० ४३, १७ पर विद्यमान है, और भावार्थ पाद भाष्य नाम से तेलीवाला बंबई द्वारा प्रकाशित।

# पूर्व मीमांसा भाष्य विवरणम्—

गो० श्रीपुरुषोत्तमजी कृत अप्रकाशित और अप्राप्त ।

इस विवरण की रचना प्रथकार ने स्वरचित 'अगुभाष्यप्रकाश' के पूर्व करली थी। लिखा है:— "इदंयथातथा आवार्थाधिकरणभाष्ये

<sup>#</sup> ग्रन्थ पर कर्ता का नाम निर्देश नहीं है। प्रारम्भ में लिखा है:--

<sup>&</sup>quot;श्रीकृष्ण वागधिवित तनय श्री विट्ठलनाथ चरण सरिसजेभ्यों नमोनमः उक्तं समाम्ना यदमध्यं तस्मात्सवं तदर्थं स्यात्" एतावता किसी शु० सा० विद्वान कृत प्रतीत होती है।

व्युत्पादितमाचार्यचरगौः । संमापि तद्विवरगो निपुग्तरं प्रपश्चित मिति नात्र लिख्यते।" ( ऋगा० प्र० १।१।३ )

सर० भं० सं० ४३, ३ पर गो० श्रीयदुपति कृत भावार्थ पाद-भाष्य विवरण नाम से कुछ अंश मिलता है, जो इन्हीं श्रीपुरुषोत्तमजी कृत प्रन्थ का अंश है।

# पूर्व मीमांसा कारिका विवरणम्—

गो० श्रीपुरुषोत्तम जो रिचत। प्रका० 'पुष्टिमिक्त सुधा' में इसी की एक प्रति "जैमिनि-भाष्य-भावार्थपाद-विवरणम्।" नाम से भुवनेश्वर्रा पीठ गोंडल के संप्रह में सं० १०४ पर विद्यमान है, जिसका ले० सं० १८४४ है और पत्र २४. प्रन्थ पूर्ण है।

श्राचार्य श्री ने पूर्व मीमांसा-भाष्य की रचना द्वि० स्कं सुबो-धिनी के पूर्व कर ली थी। उन्होंने लिखा है:—वाक्यार्थस्या पूर्वत्वात् भावनापत्तश्च पूर्व मीमांसा भाष्य एवनिरा कृतः" (द्वि०स्कं०सु० २।१।४) उपवेद—

वेद चतुष्टयो के चार उपवेद इस प्रकार हैं:-

- (१) आयुर्वेद—ऋग्वेद का उपवेद। ब्रह्म प्रजापित धन्वन्तरि द्वारा प्रणीत।
- (२) धनुर्वेद—यजुर्वेद का उपवेद। महादेव द्वारा रिचत
- (३) गान्धवं वेद—सामवेद का उपवेद। महर्षि भरत द्वारा प्रगीत।
- (४) स्थापत्य वेद अथवे वेद का उपवेद। विश्वकर्मा द्वारा प्राणीत।

इन चारों उपवेदों का धर्मानुष्ठान में उपयोग है, अतः वे प्रमाण भूत हैं। यथा — आयुर्वेद के द्वारा आरोग्य सिद्ध से धर्मानुसरण में सहायता मिलती है। धनुर्वेद के द्वारा आत्म संरच्चण और पररच्चण का कार्य होता है, अतः वह धर्मोपयोगी है। गान्धव वेद के द्वारा उद्देग की शान्ति होती है अतः चितस्वास्थ्य के लिये वह भी धर्मानुष्ठान का उपयोगी है। स्थापत्य के द्वारा यज्ञ के साधन स्नुक् स्नुवा वेदी गृह प्रसादादि वस्तु निर्माण की सुकरता मिलती है, अतः वह भी धर्म का उपयोगी है।

इस प्रकार चारों उपवेद धर्म के उपयोगी होने के कारण अवि-रोधी रूप में प्रमाण हैं। इसी प्रकार जो अन्य शास्त्र ऐहिक उपयोग के साथ पारमार्थिक उपयोग में फलपर्यवसायी होते हैं वे सभी अविरोधी भावना से प्रमाणान्तः पाती हैं, पर जो केवल ऐहिक उपयोग की सिद्धि करते हैं, वे विरोधी, एतावता अप्रमाण हैं। आयुर्वेद का उपयोग केवल जणभंगुर शरीर के संरज्ञण और अभिवर्द्धन के लिये किया जाता है ता वह परमाथ साधना में किसी प्रकार प्रमाणभूत नहीं है। इसी प्रकार यदि धनुर्वेद का उपयोग हिंसा विनाश भयोत्पादन के लिये किया जाता है तो वह भी निरर्थक और हेय है। ऐहिक सन्तुष्टि अथच विलास के लिये यदि गान्धव और स्थापत्य का प्रयोग है तो वह भी परमाथं-हण्ट्या अनुपादेय होने के कारण अप्रामाणिक है, यह व्यवस्था है।

उपवेदों के स्वरूप एवं प्रतिपाद्य विषय के सम्बन्ध में सव नि० निबन्ध में (कारिका ७८, ७६) श्रीर उसके श्रावरमा भंग टीका में पर्याप्त प्रकाश डाला गया है।

इस प्रकार ४ वेद, ४ उपवेद, ६ अंग, १ पुराण समुदाय, १ स्मृतियां (१८), १ पूर्व मीमांसा. १ उत्तर मीमांसा। इस प्रकार एकत्र अष्टादश विद्याओं का उपयोग वेद प्रतिपादनीय धर्म के संबंध में होता है, अतः इन सब को प्रमाण कोटि में परिगणित किया गया है। वेदांग—

वेद साचात् नारायण स्वरूप है, अतः षट् गुगां के रूप में उसके इ अंग माने गये है।

(१) शिचा, (२) कल्प, (३) व्याकरण, (४) निरुक्त, (४) छन्द, (६) ज्योतिष।

श्री वल्लभाचार्य के मत में इन छहों का उपयोग और प्रयोजन वेद की सर्वोङ्ग रत्ता है। (सर्व नि० निबन्ध का० ७२) आपने कहा है कि वेद का संरत्त्तण स्वरूप, अर्थ और अनुष्ठान इन तीन प्रकारों से संभव है, एक एक प्रयोजन के लिए दो-दो का निर्माण इस प्रकार है—

- (१) शिवा और (२) छंद शास्त्रवेद का स्वक्तितः संरक्षण करते हैं अन्यथा उसमें व्यतिक्रम की संभावना है।
- (३) व्याकरण और (४) निरुक्त शास्त्र वेद के अर्थ का संरक्षण करते हैं, अन्यथा विपरीत ज्ञान हो जाने का भय है।
- (४) ज्यौतिष और (६) कल्प शास्त्र अनुष्ठान के द्वारा वेद का संरक्षण करते हैं। अन्यथा फलवैपरीत्य का भय है।

इस प्रकार का अनुमान है कि यह वेरपुरुष के छै गुण हैं, इनमें ज्योतिष ऐश्वर्य का, कल्य वीर्य का, शिक्षा यश का और छन्द श्री गुण का बोधक है। इसी प्रकार व्याकरण ज्ञान का और निरुक्त वैराग्य का ज्ञापक है। इन छह गुणों की उत्कृष्टता से वेद के भगवद्रूप होने की पृष्टि होती है।

द्याचार्य के कथनानुसार जहाँ उक्त विविध संरहण के लिये इनकी नितान्त आवश्यकता है वहां उन्हें उसी रूप में प्रमाण मान लिया गया है और उनपर किसी प्रकार अर्थान्तर के सिद्धार्थ प्रन्थ रचना को महत्व नहीं दिया गया है। वे छहों यथावस्थित वेदविप्रह को शोभा बढ़ाते और उसे साकारता प्रदान करते हैं। अपने स्पष्टार्थ द्वारा वैदिक अभिधान को व्यक्त करते हैं। तावता अविरुद्ध प्रमाण हैं।

# अर्थ शास्त्र और काम शास्त्र की उपादेयता:—

भारतीय मानवजीवन की उदात्तता, पुरुषार्थ-चतुष्टय की परिपूरा साधना में सिन्नहित है....'मोत्त' जिसे चाहे जिस परिभापा में कहा जाय दु:ख-निवृत्ति पूर्वक परमानन्दानुभूति का नाम है। एकांगीन सुख-जो केवल इस लोक में देह के साथ साथ ही सम्बद्ध है...की अपेत्ता, सर्वांगीरा सुख जो यत्रतत्र सर्वत्र कालवाधा से विरहित है नित्य सत्य है प्राप्तत्य, पुरुपार्थ है, उपादेय है, अनिवार्य और आवश्यक है।

चारों पुमर्थ परस्पर अविरोधी भाव से अन्योन्य सहायक होकर अनुष्ठेय हैं विधेय हैं, धर्म और मोच्न के विरोधी रूप में शेष दोनों त्याज्य या उपेज्ञणीय, अनावश्यक हैं। धर्म (कर्म) के आचरण के लिये, अर्थ काम महायक और साधक है धर्म की सर्वत्र आवश्यकता है, वह जीवन को परिपूर्ण करने, प्रकाशमान बनाने और फलोन्मुखी करने में अपरिहार्य शाधन है। अर्थ काम की उपेदा करके सीधा मोत्त-मार्ग का पिथक भी धर्म को छोड़ नहीं सकता। क्रमशः आगे बढ़ने बाला तो उसे अवलम्ब रूप में स्वीकार करता ही है, लोक व्यवहार में अर्थ एव काम के सामञ्जस्य अथवा उनकी स्थितिस्थापकता के लिये, स्थायित्व के लिए, भी धर्म की उपेत्ता नहीं की जा सकती। तात्पर्यतः धर्म और मोत्त यही दो पुरुषार्थ मानव जोवन के लिये अपरित्याज्य हैं और इनको लेकर ही, प्रधान शास्त्रों की निर्मिति हुई है। अर्थ और कास, जो लौकिक स्थिति में सर्वथा उपेत्तणीय नहीं हैं भिक्तमार्गीय अनुष्ठान में उनके प्रकार का संशोधन अवश्य किया जा सकता है। भिक्त मार्गीय चार पुरुषार्थ की तो बात ही अलग है, वे तो ज्ञानी भक्त के कंठभूषण हैं, उनका जीवन है, प्राण है, आहमा है।

लौकिक व्यवहारोपयोगी अर्थ काम के प्रतिपादक शास्त्रों को श्रीवल्लभाचार्य के सिद्धान्त में कितनी प्रामाणिकता किंरूप में प्राप्त है इस पर सर्व निर्णय निवन्ध में विचार किया गया है। (कारिका... ७६, ८०)

### अर्थ शास्तः—

अर्थोपार्जन, उसका संरत्तण तथा वृद्धि आदि का प्रतिपादक होने से अर्थशास्त्र अर्थ द्वारा धर्मसाधक होने से प्रधान रूप से प्रमाण नहीं है। अर्थ, जहां तक धर्म का उपयोगी है, उसकी सीमा में चलता है, धर्म का बाध नहीं करता वहीं तक सार्थक है, अन्यथा पंचदश अनर्थों का उतादक होने से विपरीत फल दाता हो जाता है, तावता अर्थशास्त्र की प्रामाणिकता वहीं तक है। इसका विशेष समावेश न्याय (नीतिशास्त्र) में किया जाता है।

स्वतंत्र पुरुषार्थ न होने से इस पर शुद्धाद्वेत वाङ्मय में कोई प्रथ रचना नहीं की गई। धर्मीपयोगी रूप में इसका परिज्ञान प्रचित्तित शास्त्रों द्वारा किया जा सकता है।

#### काम शास्त्र—

वारम्यायन प्रणीत काम-शास्त्र लौकिक सुखोद्वोधक है। कामांश रूपेण, प्रियता होने के कारण मोच्च के स्वरूपातिस्वल्प उदाहरण रूप में

<sup>#</sup> इसका स्पष्टीकरण भागवत प्र० प्रकरण में "वृत्रामुर धतुः श्लोक के परिचय में किया गया है।

कहा जा सकता है। धर्म-सम्बन्ध में उसका साज्ञात् उपयोग नहीं है, और प्रत्यच्तः मोच्न का तो वह प्रवल शत्रु है। अतः काम प्रतिपादक शास्त्र को प्रामाणिकता नहीं दीजाती। 'पुत्रे कृष्ण प्रिये रितः' (निरोध-लच्चण) इस आचार्य वाक्य के अनुसार भगवदीय सन्तान परम्परार्थ इसका वैध उपयोग अभिप्रेत है। स्वतन्त्र पुरुषार्थं न होने से इस पर शुद्धाद्वेत वाङ्मय में कोई रचना नहीं हुई है।

### न्याय शास्त्र—

"पुराण न्याय मीमांसा०" आदि वाक्य में जिस न्यायशास्त्र का प्रहण है वह नीतिशास्त्रवाची है, अतः यहां भी न्यायशास्त्र से नीति शास्त्र का ही अर्थ लेना चाहिये। इस नीति शास्त्र के द्वारा लौकिक-व्यवहार चातुर्य से धर्मादिअनुष्ठान में सौकर्य आता है अतः यह प्रमाण चतुष्ट्रय के अनुरूप प्राह्य है। इसके द्वारा आचार में सहायता मिलती है, अतः धर्माविरोधी यह प्रमाण है।

यहां न्याय शब्द से अन्नपादादि विरचित शास्त्रों का अभिशय नहीं लेना चाहिये, क्योंकि वे प्रमाणचतुष्ट्य के अनुकूल नहीं है, और ईश्वर का ,याथातथ्येन निरूपण नहीं करते। अतः वे प्रमाण नहीं है। (सर्व० नि० ५२)

लौकिक न्यवहार चातुर्य के लिये जिस नीति की आवश्यकता है, वह भारतादि शास्त्रों में प्रतिपादित यथावस्थित रूप में प्राह्य है। अतः उस पर कोई प्रन्थ रचना नहीं हुई है।

### तर्क शास्त्र—

तर्क शास्त्र से प्रामाणिकता में उस शास्त्र का प्रहण करना चाहिये जो मोमांसा के अनुकूल हो, और जिसके लिये कहा गया है....... "यस्तर्केणानुसन्धत्ते स धम वेद नेतर:"। मीमांसा के अनुकूल वेदार्थ-प्रतिपादन में जो तर्कशास्त्र सहायक है वह प्रमाण है। (सर्व० नि० ८२) तर्काप्रतिष्ठानात् "इस व्यास सूत्र (२।१।११) में ऐसे तर्क की अप्रतिष्ठा है जो वैदिक युक्ति से विरोधी है। वल्लभाचार्य ने मीमांसानुकूल तर्क को "वैदिक युक्ति" नाम से सम्बोधित किया है। 'तपसा वेद-युक्त्या च प्रमाणात्परमात्मनः" (शा० नि० कारिका० ६७) इस प्रकार का तर्क प्रमाण कोटि में गिना गया है। परपत्त निप्रहात्मक शब्दांतर तर्क काम शुद्धाद्वेत सिद्धान्त में अन्पेत्तित है अतः उस पर कोई प्रन्थ रचना नहीं हुई है।

### योग तथा सांख्य शास्त्र--

भगवद् गीता तथा भागवत में कथित सांख्य और योग यद्यपि अनर्थ निवृत्ति और तात्विक निर्धार करते हुए सत्व विवृद्धि द्वारा लच्य के साधक ग्रेमण हैं तथापि वे भागवत शास्त्र की प्रतिकृत स्थिति में कालादि साधनों की अपेद्धा रखने के कारण असहाय शूर नहीं है। परमुखापेद्धी होने से उन्हें साद्धात् प्रमाण गणना में लेने से कोई प्रयोजन सिद्ध नहीं होता।

ईश्वर प्रतिपादक सांख्य भागवत के एकाइश स्कंव और किप-लोक्त तु० स्कंघ में विभित्त सांख्य के रूप में साधारणतया प्राद्य है। अष्टांग योग भी जो कायक्लेश के सिवाय साधना में सहायक है प्रमाण भूत है, क्योंकि गीता में "कर्षयन्तः शरीरस्थं भूतप्राम मचेतसः (१०१६) आदि में ऐसे विधान को आधुरी गिना है। वाममार्गियों द्वारा प्रवृत्त सांख्य और योग काल्पनिक अथवा मोहोत्पादक होने से प्राह्य नहीं, अप्रामाणिक हैं। (सर्ब० नि० ७०)

तत्विनिर्धारार्थ ईश्वर प्रतिपादक सांख्य की उपयोगिता और उपादेय तत्वों का परिज्ञान भागवत के तृ० रक्षंघ किपलदेव के और उद्धव के प्रति एकादश स्कंघ में कथित श्रीकृष्णोपदेश से सहज हो सकता है, एतदर्थ स्वतन्त्र प्रन्थ-रचना की आवश्यकता नहीं समकी गई फिर भी प्रमेय-प्रकरण में सूचित सिद्धान्त श्रीर वाद प्रन्थों में इनका उल्लेख किया गया है।

इसी अकार योग द्वारा प्राप्त फल्लप अप्ट सिद्धियाँ भी अनुप्रह-मार्ग में तुच्छ हैं अतः इस दृष्टि से इस पर भी कोई प्रन्थ रचना नहीं की गई है। जहाँ तक चित्तवृत्तिनिरोध का प्रश्न है, इसकी निष्पत्ति के अर्थ तनुजावित्तजा सेवा द्वारा मानसी सिद्ध करने से इसका पूर्ति हो जाती है, और अत्यधिक फलरूप में।

## व्याकरण और कोश—

व्याकरण और कोश का निकट सम्बन्ध है, व्याकरण के द्वारा अकृति प्रत्यय के निर्देश में शब्दसिद्धि होती है, और कोश समानार्थक शब्दों कां मामूहिक परिज्ञान करता है। आचार्यश्री ने सर्वनिर्णय ति० में जैंसा कहा है "पदद्वयं सुप्ति गन्तं ताभ्यां चलित वाक्पितः" (१७४) अर्थात् शब्द ब्रह्मात्मक रूप श्रीहरि के सुवन्त निङन्त दो चरणारिवन्द हैं जिनके द्वारा वे गतिविलास प्रदर्शित करते हैं। व्याकरण और निरुक्त दोनों का संभूय अर्थिसिद्ध करना प्रयोजन है। लौकिक और वैदिक दोनों प्रकार के अर्थज्ञान से मानव का उभयविध कर्तव्यनिर्घारित होता है। व्याकरण के द्वारा शब्दिसिद्ध हो जाने पर भी समानार्थक शब्दों का संकलन आवश्यक है एतद्र्थ वैदिक शब्दों का संग्रह निघंदु और लौकिक शब्दों का संग्रह कोश नाम से होता है।

वैदिक शब्दों के संग्रह की प्रामाणिकता का जहाँ तक प्रश्न है शु० पु० वाङ मय में वेदांग रूप में निरुक्त और निघण्टु को यथा-वस्थित स्वीकार किया गया है। प्रकरणादि के अनुसन्धानपूर्वक लौकिक व्यवहार निष्पत्ति के लिये कोश की प्रामाणिकता में भी कोई विसंवाद नहीं है। शब्द और अर्थ की पारस्परिक योजना और अर्थावबोधकता के लिये आचार्यश्री ने सर्वनिर्णय निवन्ध में बहुत स्पष्ट निरूपण किया है, अतः उस पर यहां कहना संगत नहीं है (स० नि० ७६-७८)

## कोश साहित्य--

शब्दार्थ, संग्रह:—पो० श्रीबालकृष्ण शास्त्रि संकलित... अप्रकाशित इसमें वैदिक, कर्मकांडीय, उपनिषदीय और व्यावहारिक शब्दार्थों का संकलन किया गया है। पो० कंठमणि शा० के, संग्रह में विद्यमान।

गोविन्द बालकोश:-पो० श्रीबालकृष्ण शास्त्रि विरचित । अप्रकाशित । पद्यात्मक । अपूर्ण । पो० कं० शास्त्री के संग्रह में विद्यमान ।

### संगीत शास्त्र:--

इस शास्त्र का उपयोग भगवल्लीला गुणगान में और भगवल्लीला-नुकरण रासादि में होता है। नृत्य और संगीत दोनों मानसिक शुद्ध भावना द्वारा जिनमें किसी प्रकार का विकार न हो भगवद् भक्ति के साथक माने जाते हैं। ''गुणगाने सुखावातिः गोविन्दस्य प्रजायते'' (निरोध लज्ञ्ण ६) इस प्रकार का आचार्य का वाक्य इसकी पुष्टि करता है। अधिरमेद से संगीत विविध भावापत्र हो जाता है, और उसके गान में भी तद्नुरूप फल की छाया आती है, इसका मामिक विवेचन आचार्यश्री ने "जलभेद" नामक प्रंथ में किया है। तावता मानसिक तल्लीनता और भगवत्संकीर्तन भक्ति के लिये इसका समुचित शास्त्रीय उपयोग होता है।

शु० पुष्टिमार्ग में इस संकीर्तन भक्ति के लिये अष्टछाप आदि के भक्त कियों द्वारा भाषा में रचना तो हुई ही है, पर संस्कृत में भी विविध अष्टक स्तोत्र चतुष्पदी, षट्पदी, अष्टपदी और अनेक गीतिकाओं का निर्माण किया गया है जिनके रचियताओं में श्रीविहलेश्वर प्रभुचरण और श्री हरिरायजो का विशेष स्थान है। संगीत में प्रयुक्त होने वाले ऐसे छोटे-छोटे प्रनथ का वर्गीकरण साधन भक्ति प्रकरण में किया गया है, अतः चनका यहां उल्लेख अनावश्यक है।

जहाँ तक शास्त्रीय संगीत के परिज्ञान का प्रश्न है, पुष्टिमार्ग की सेवाप्रणाली में इसका प्रत्यहं उपयोग होने से ब्रावश्यक है। पर तदर्थ प्रचलित शास्त्रों से किसी प्रकार का वैमत्य न होने से उनको यथावस्थित उपयोगार्थ स्वीकार किया गया हैं। इस पर पृथक प्रन्थ रचना नहीं हुई।।

## कुछ ग्रंथ इस प्रकार है—

श्रष्टपदी-गीतिकाएं। गो० श्रीविद्वलेश प्रभु० तथा श्रीहरिरायजी कृत प्रसिद्ध हैं, जिनका उल्लेख साधन भक्ति में किया गया है यह विविध रागों में गेयगीतिकाएं हैं।

संगीत सूत्र-टीका—मठपित श्रीजयगोपाल भट्ट रचित । यह व्याख्या वाग्देवी श्री सरस्वती के प्रणीत सूत्रों पर है। श्रप्र-काशित। इस टीका का परिचय बंबई से प्रकाशित होने वाले "गुजराती" पत्र के संवत् १६७० के दीपावली विशेषांक में दी गई थी। यह मेरे देखने में नहीं श्राया।

संगीत दर्पण - पो० श्रीहरिवल्लभ शास्त्रि विरचित । श्रप्रकाशित । संगीत रत्नाकर का गद्यपद्यानुवाद । पो० कंठमिण शास्त्रि के संश्रह में सम्पादित विद्यमान । सर० मं०

# स्मृति (धर्म) शास्त्र—

प्रस्थान-चतुष्ट्यं तथा पुराण महाभारत ऋादिके ऋनुकूल सम्वाद-तया ऋषियों द्वारा समय-समय पर रचित उनकी स्मृतियां, जिनकी संख्या १८ वर्णाश्रम ऋाचार व्यवहार-ज्ञान के लिये प्रमाण गिनी जाती है।

शु० सम्प्रदाय में निम्न लिखित प्रस्तुत आवश्यक विषय का प्रतिपादन करने वाले, संनिप्त सारस्वरूप प्रन्थों का प्रण्यन हुआ है, जिनमें सप्रमाण आचार-व्यवहार का परिपालन हो सके। यद्यपि "धर्मः प्रोज्भितके तवः" (भा० प्र०१, २,) श्लोक की सुबोधिनी में आचार में भी प्रवृत्ति संकोचादि से गुण दोष विधान के कारण और सत्यादि में व्यवहार के सित्रपात होने के कारण तदुक्त धर्म में कापट्य की संभावना" का उल्लेख आचार्यों ने किया है, पर वह पारमार्थिकत्या है। लोक में उसकी आवश्यकता होने से स्वीकार करते हैं। यह आचार व्यवहार शरीर और आन्तर भाव की शुद्धि के लिये भगवत्सेवापयोगी होने के कारण अपेचित है, जिससे सतत मनोयोगपूर्वक अनुष्टान से सत्वशुद्धि और ध्रुवा स्मृति का उदय होता है। बुद्धि के नैर्मल्य से पावनता आकर आत्मा प्रसादोन्मुख होती है। जिससे प्रमेय के प्रति स्नेह रुचि का आविर्माव और क्रमशः फलत्या परमानन्द की अधिगति होती है। इस विषय के प्रन्थ इस प्रकार है:—

#### श्राचार ग्रन्थ:--

द्रव्य शुद्धि—गो० श्री पुरुषोत्तमजी कृत । प्रकाशित । वृ॰ स० सागर-वंवई । प्रस्तुत गन्थ में संस्कृत गद्य में स्मृतियों के प्रमाण-वाक्योपन्यास पूर्वक उन सभी विषयों पर प्रकाश डाला गया है जो शुद्धि के सापे च हैं । गन्थाकार ने इन सब हरिसे त्रोपयोगी वचनों को कारिका के रूप में सन्नद्ध किया हैं । उपक्रम में लिखा है कि यद्यपि निबन्धादि गन्थों में इसका स्पष्ट निर्णय है तथापि बुद्धिदोप से द्यांवबोध में संभाव्य बाधा के निरासार्थ इसका स्पष्टीकरण किया है । सभी प्रकार की द्यपेक्ति शुद्धियों का संकलन कर उनके तारतम्य का निर्णय वस्तुतः शुद्धि की उलक्षन को दूर कर देता है । श्रन्थाकार ने 'द्रव्य शुद्धि' के अनन्तर आत्मशुद्धि पर जोर देकर भक्ति को उसका परम साधक माना है।

# प्रस्तुत ग्रन्थ पर निम्नलिखित विवरण है—

ब्रजभाषा टीका-श्रज्ञात कर्तु क । अप्रकाशित । सर० मं० शु० वं० ७१, २ ब्रजभाषानुवाद —श्रीनन्द किशोरजी शास्त्री । नाथद्वारा विद्याविभाग से प्रकाशित ।

गुजराती भाषाटीका-विश्वनाथ गोवद्धंन मि० कृत प्रकाशित विद्याविभाग गुजराती भाषानुत्राद—श्रीमाधवजी शास्त्रि कृत प्रकाशित सं० शुद्धि-निबन्ध—प्रज्ञात कर्त् क । अप्रकाशित । सर० मं० ७६, १ । सूर्य चन्द्र-प्रहण विधि-भाषा-अज्ञात कर्त् क । अप्रकाशित सर भं० ६२, ४ । १४ ।

जलपान-विचार—पं० श्री कन्हैयालाल शास्त्रि कृत। अप्रकाशित सर० भं० ७°, १०।

पादशुद्धि:-गो० श्री द्वारकेश जी कृत। अप्रका०। सर० भ० १०६, ५०

धर्मशास्त्रीय निर्णय के आधार पर समाज गत अपावन के निरासार्थ अशीच की व्याख्या की गई है।

यह आशीच देहसम्बन्धी कर्मीनिधकारिता का द्योंतक है, अतः शरीरशुद्धि के लिये नियत समय तक पुष्टिमार्ग में इसके परिपालन की आवश्यकता है। यह आशोच दो प्रकार का है (१ जन्स सम्बन्धी (२ मरण सम्बन्धी। इस पर नीचे लिखे प्रन्थों का निर्माण हुआ है।

त्राशौच निर्णय—पं० श्री निर्भवराम भट्ट कृत (रचनाकाल सं० १८८३ कांकरोली) प्रकाशित। सं १६८१ नाथद्वारा विद्या विभाग।

इसका मूल आधार धर्म सिन्धु, स्मृत्यर्थसार, भदोजिदादित कृत आशोच प्रकरण, त्रिशच्छलोकी, मिताज्ञरी टीका आदि है। ब्रजभाषानुवाद—पं० श्री नन्दिशोर जी शास्त्रि कृत। गुजराती अनुवाद—पं श्री नन्दिकिरोर जी शास्त्री कृत मूल प्रनथ के साथ प्रकाशित। स्रुतक-निर्णयः भाषा—वत्सा भट्ट कृतः अप्रका० सर० मं०७१, ११।

सुरक-द्वयमुंडना देश. भाषा—वंशी भट्ट कृत अप्रका० सर० मं०६२, ४, १४।

## ज्योतिष व्रतोत्सव पर्वादि निर्णय ग्रन्थ--

शु० सम्प्रदाय उत्सव प्रधान है क्यों कि इसमें आनन्दमय श्री हिर की लीलाओं की प्रधानता है। श्री प्रभु की दैनिक सेवा-पद्धित इसी कम से प्रचलित होती है। इन अत उत्सव पर्वादि के मूल कारणों में, जहाँ वैष्णवी भावना है, भक्ति का अधिक समावेश है, वहाँ पौराणिकता के आधार पर ऐतिहासिक विचार को भी प्रश्रण दिया गया है। इन की स्थिति स्थापकता में समुत्यादि धर्म शास्त्र और निर्णय सापेच ज्यौतिष शास्त्र का भी पूर्ण अवलम्ब है। सदाचार को महत्त्व देते हुए इन दोनों के निर्णय में 'वैष्णव पत्त' को ही सर्वाश में महत्त्व दिया गया है, 'स्मृति पत्त' को गौणता। इस हेतु यह सभी निर्णय एक विशेष पद्धित पर सम्मानित होते हैं। तिथि नचत्रादि से संयुक्त होने के कारण यद्यपि इन्हें ज्योतिष शास्त्र का सहारा लेना पड़ता है तथापि वे उसी कत्ता तक बाध्य है जहाँ तक उनकी वैष्णवी भावना का बाध नहीं होता। संत्तेपतः पूर्वोपरता, गौण मुख्यता और सदाचार को मान्यता देकर सभी निर्णयों का विधान किया गया है।

यह ब्रत, पर्वोत्सव आदि निम्न रीत्या विभाजित किये जा सकते हैं—

- (१) धार्मिक—जिनमें पुण्य सम्पादनार्थ विशेष आचार कियाओं का समावेश दोता हो। जैसे मेप संक्रान्ति, मकर संक्रान्ति आदि।
- (२) पौराणिक—जिन में भगवान और उनके अवतार आदि की लीलाओं का समावेश हो। जैसे श्री कृष्ण जन्माष्टमी, श्री राम-नवमी आदि।
- (३) ऐतिहासिक जिनमें महापुरुपों के जन्मोत्सवादि का संवलन किया गया हो। जैसे श्री वल्लभाचार्य प्राकट्योत्सव आदि।

इनके निर्ण्य में आप्त शास्त्रों के वचनों की संगति, विरुद्ध मत का खंडन, और स्वकीय साम्प्रदायिक सिद्धान्तानुसार निर्ण्य अपेचित होता है। तिथि नचत्र के ऊपर आधारित होने वाले कई उत्सव इनके सामज्जस्य पर सम्पादित होते हैं, ऐसी स्थिति—( जिसे स्मार्त भावना कहा जाता है) से इसमें यद्यपि वैष्णवता के आप्रह होने पर भी कोई निर्ण्य धर्मशास्त्र के विरुद्ध प्रचलित नहीं है। परस्पर विरुद्ध प्रतीत होने वाले बचनों की भीमांसा प्रणाली से संगति द्वारा निर्ण्य दिया जाता है।

कध्यमान त्रतोत्सवादि का मूल श्री बल्लमाचार्य के वे संदिप्त किन्तु सार रूप संकेत हैं जो प्रसङ्ग वश यत्र तत्र कहे गए हैं। भागवत द० स्कन्ध में श्री कृष्ण-प्रादुर्भावाध्याय तथा सर्व निर्णय नि० के "एकादश्युपवासादि कर्तव्यं वेधवर्जितम् (२४५)" आदि वचन श्रीर उनके विवरण द्रष्टव्य हैं। सुबोधिनी (द्वि० ११६) में त्रतोपवासादि को आचार्य श्री ने भगवदीय देह-साधक रूप में स्वीकार किया है।

महाप्रमु के अनन्तर श्री विहलेश्वर प्रमु चरण ने विस्तृत पद्धति पर, जन्माष्टमी, रामनवमी और दोलोत्सव जंसे महत्व पूर्ण उत्सवों का प्रासङ्गिक विवादापहारक निर्णय किया। आगे चल कर यह निर्णय प्रन्थ का रूप घारण करते गए। प्रमुचरण के सात पुत्रों में से कृतिपय ने और आगे चलकर विशेषतया सूरतस्थ गो० श्री पुरुपात्तमजी ने इस पर व्यापक और प्रांजल निर्णय एवं विभिन्न विद्वानों ने प्रासंङ्गिग अथवा सामृहिक विवरण लिखे, जो अपने अपने दृष्टिकोण से निर्णय करते हैं।

इन्हें नीचे लिखे विभागों मं बाँटा जा सकता है—

(क) वर्गीत्सव-निर्णय प्रंथ—जिनमें वर्ष के मासिक क्रम से, सभी श्रिधकांश या कतिषय उत्सवों के निर्णय हैं। सभी प्रन्थों में श्रीकृष्ण जन्माष्टमी के विशिष्ट्य के कारण प्राथमिकता दीगई है। यहाँ से वर्षोत्सवों का परिगणन होता है।

(ख) प्रकीर्धा-निर्णय प्रन्थ — जिनमें किसी एक विशेष व्रत, उत्सव को लेकर निर्णय किया गया है, यह निर्णय स्वतन्त्र और किसी पूर्व प्रन्थलेख की व्याख्या रूप से भी हैं।

(ग) प्रासिक-निर्णय प्रनथ-जिसमं किसी विशेष प्रसङ्ग को लेकर

# वर्षोत्सव निर्णय ग्रन्थ—

इन प्रन्थों में जन्माष्टमी—(भा० कृ० ८) से लेकर रचाबन्धन ( श्रा० शु० १४ ) तक का निर्णय दिया गया है। निम्नलिखित प्रनथ उपलब्ध हैं!।

उत्सव-प्रतान--गो० श्री पुरुषोत्तम जी कृत । प्रकाशित शास्त्रीय वचनोंको संगति खंडन-मंडन पद्धति पर निश्चित सिद्धान्त प्रति-पादन में यह प्रनथ सबसे अधिक प्रमाण माना जाता है।

इस पर निम्नलिखित व्याख्याए हैं— उत्सव प्रतान-टिप्पणी-अज्ञात कर्तक। प्रकाशित। उत्सव-प्रतानोदाहरणानि - पं० श्री गंगाधर भट्ट कृत । प्रकाशित । उत्सव-निर्णय-प्रतान टीका--पं० गंगाधर भट्ट कृत । प्रकाशित। सर० मं० १०४, १०।

उत्सव प्रतान हिन्दी भाषानुवाद —कृष्णशास्त्री सुत पं॰ जगन्नाथ शास्त्री कृत । प्रकाशित ।

• उत्सव प्रतान सन्दोह ( व्रजभाषा सार ) अज्ञात कर्तक । प्रकाशित (श्री पुरुषोत्तम जी कृत प्रतान का सार) कतिपयोत्सव-निर्णय-गो० श्रो कल्याण राय विरचित । प्रका० सम्बत्सरोत्सव-कल्पलता - गो० श्री ब्रजराय जो कृत। प्रकाशित। उत्सन्न-निर्णय --गो० श्री बल्लभ जी कृत। प्रकाशित। उत्सब-माला-गो० श्री हरिराय जी कृत। प्रकाशित। उत्सव-मालिका — आत्रेय (वालकृष्ण भट्टात्मज) श्री गोकुल-

चन्द्र भट्ट कृत । प्रकाशित ।

वर्षोत्सव-निर्णय-भट्ट श्री रामकृष्ण शास्त्री कृत । प्रकाशित। उत्सव निर्णय भाषा—गो० श्री जोवन जी महाराज कृत०। प्र०

<sup>🖠</sup> उत्सव निर्णय सम्बन्धी सभी ग्रंथ जिनकी रचना २००० तक हो चुकी है, ''उत्तव निर्णय ग्रंथ समुच्चय" नाम से श्री बा० कु० शु० महासभा सुरत द्वारा प्रकाशित हो चुके हैं। तहर्थ प्रकाशक का नाम नदीं लिखा गया है।

उत्सव-निर्णय-टिप्पणी—पंच. श्री गदूलाला जी कृत। प्रका०। व्रतोत्सव-पर्वादि निर्णय—पं० श्री निर्भय राम भट्ट कृत। प्रका० व्रतोत्सव-पर्वादि निर्णय—गुर्जरानुवाद. श्री द्याराम कवि कृत। प्रकीर्ण।

त्रतोत्सव-घटिका-दृष्टान्त—भट्ट गंगाधर शास्त्री कृत । प्रका० ।
हायनोत्सव-रत्नावितः—चित्रिय लालदास कृत । प्रका० ।
कर्तव्य-वृत विवेक भास्करोद्य-चित्रय श्रीकृष्णचन्द्र कृत । प्रका० व्रतोत्सव निर्णय व्रजभाषा—भट्ट तुलजाराम कृत । प्रका० ।
सम्बत्सरोत्सव-विवेक—त्रिप्रद श्री गोवद्ध न शर्मा कृत । प्रका० ।
वर्षोत्सव विधि-प्रकाश—मठेश श्री इन्दिरेश कृत । प्रका० ।\*
व्रतोत्सव-पर्वादि निर्णय—पं० श्री रमानाथ शास्त्री देवर्षि कृत ।
प्रकाशित ।

सम्वत्सरोत्सव-विधि प्रकाशः—अज्ञात कर्तक। अप्रका० सर० मं० ११२, ३८,३६। (संभवतः वर्षोत्सव विधि प्रकाश और यह एक ही हैं) चन्द्रमस्तोद्य निर्णय—संप्रह श्री गोवद्धन शर्मा कृत। प्रका०‡

# ( ख ) प्रकीर्ण उत्सव निर्णय ग्रन्थ--

इस विभाग में विशेष महत्त्व पूर्ण उत्सव के निर्णयमें उन्हीं प्रन्थों अथवा लेखों की सूची दी जा रही है जो तद्विषयक संप्रह में न होकर स्वतन्त्र प्रन्थ हैं।

जन्माष्टमी-निर्णय—(भा० कृ० ८) गो० श्री विट्ठलेश्वर प्रभुचरण कृत । प्रका० इस पर निम्नलिखित विवरण, अनुवादादि प्रकाशित हुए हैं—

- (क) जन्माष्टमी निर्णय—गो० रघुनाथजी कृत । प्रकाशित ।
- (स) जनमाष्टमी निण्य—गो० हरिराय जी कृत। प्रकाशित।

<sup>\*</sup> इसके नाम 'सम्मत्सरोत्सव विधि प्रकाश' ग्रौर 'सर्वोत्सव प्रकाश' भी मिखते हैं।

<sup>‡</sup> यह समाज ग्रन्थ (उत्सव निर्णय ग्रंथ सम क्रम) में वा०शु० महासभा सूरत से प्रकाशित हुये।

- ं (ग) जन्माष्टमी-निर्णय—गो० श्री चाचा गोपेशजी कृत। प्र०।
  - (व) जन्माष्टमी-प्रकाश-प्रतान प्रन्थे घनश्यामात्मज गो० श्री पुरुषोत्तम जी कृत । प्रका० ।
  - (ङ) प्रभु प्राकट्ये शुद्ध जन्माष्टमी विचार—श्रीवल्लभजी कृत प्रकाशित।

दान एकादशी—(भा० शु० ११) महोत्सवे (शृंगार समुत्था- नादि विषयक)।

श्लोका:--अज्ञात कर्तक। अप्रकाशित। सर० मं० प्रम, ३३।

वामन जयन्ती व्रत निर्णय--(भा० शु० १२) गो० श्री देवकी नन्दन जी कृत प्रकाशित।

नृसिंह वामनजयन्त्युत्सव वैशिष्ट्य निरूपग्म--गो० श्रीहरिराय जी कृत । प्रकाशित । पु० पु० निडियाद । गुजराती श्रनुवाद सहित।

वामन जयन्ती निर्णय—गो० श्री वल्लभ जी-सुत गोपाल जी कृत प्रकाशित।

वामन जयन्ती—त्रियह श्री गोवद्ध न भट्ट कृत प्रकाशित।

वासन द्वादशी महोत्सवे—( शृङ्गारसमुत्थान प्रातः सेवा प्रार्थना पंचामृत ) श्लोका श्रज्ञात कर्ने व अप्रकाशित । सर० मं० ८८, ३३।

सरस्वती स्थापन-पूजन प्रकार—(आश्विन शु०) प्रकाशित गो० श्री द्वारकेश जी कृत।

विजया दशमी-निर्णय—(आश्विन शु० १०) गो० श्री पुरुषोत्तम जो कृत प्रकाशित।

विजयावाद--श्री गापालकृष्ण सत्किव कृत प्रकाशित। यह गंगाधर भट्ट कृत विजयादशमी वाद का खंडन है।

विजयादशमी निर्णय—वाशिष्ठ (गंगाधर सुत) गोवद्धन भट्ट कृत प्रकाशित। गो० श्री पुरुषोत्तम जी कृत विजया निर्णय का विवेचन है।

<sup>\*</sup> उक्त सभी प्रकाशित ग्रन्थ लेख ग्रादि 'उत्सव निर्णाय समुच्य' में स्रत से प्रकाशित हैं।

विजया दशमींवाद-अन्य नाम-विजया वैजयन्ती-पं० श्रीगंगाधर भट्ट कृत प्रकाशित ।

विजया दशमी-निर्णय विवेक—त्रिप्रह श्री गोवद्ध न शम कृत । शरद् पूर्णिमा निर्णय—गो० श्री रघुनाथ जी कृत प्रकाशित ।

इसमें पूर्णिमा का निर्णिय करते हुए किरीट धारण में चतुर्दशी का त्याग कर पूर्णिमा को प्रशस्त बताया गया है। दीपोत्सव निर्णिय—(का० क० ३०) अज्ञात कर्त क प्रकाशित। दीपोत्सव-गोवद्धन पूजन निर्णय—अज्ञात कर्त क अप्रकाशित। सर० मं० ११२, ४१।

दोलोत्सव निर्णय सूचना पत्रम्—गो० श्री प्रभुचरण विद्वलेश्वर

कृत प्रकाशित।

यह पत्र पंड्या जी नृसिंह लाल जी नाथद्वारा के समीप है। दोलोत्सव प्रतीक प्रकाश:--त्रिप्रह भट्ट श्रीगोवद्ध न शम कृत प्र०

सम्बत्सर प्रतिपन्निर्णय—गो० श्री द्वारकेशजी कृत । श्रप्रकाशित सर० मं० ११२, २४ ।

अधिक चैत्रे संवत्सरारंभ-निर्णय-व्रजभाषा पं० श्री गद्ध लालाजी कृत प्रकाशित।

चैत्राधिके मासे शुद्धे चैत्रे सम्वत्सरोत्सव विधेय-निर्णय— संस्कृत तथा ब्रजभाषा । त्रिप्रह श्रो गोवर्द्ध न शम कृत प्रकाण ।

राम नवमी निर्णय-गो० श्री प्रभुचरण विष्ठलेश कृत प्रकाशित। इस प्रन्थ के ऊपर निम्नलिखित विवेचन है—

- (क) रामनत्रमो-निर्णय बालप्रबोधिनी टीका--त्रि० क० श्री बलभद्र शम कृत।
- (ख) रामनवमी-निर्णयानुवाद व्रजभाषा शास्त्रि छगन लाल जी, अमर जी कृत प्रकाशित।
- (ग) रामनवमी-निर्णय विवेक अजभाषा शास्त्रि छगन-लाल जी, अभर जी कृत प्रकाशित।

रामनवमी विषयक संचिप्त विचार—पं गोवद्धन भट्ट पं श्री गट्ट लाला जी कृत प्रकाशित।

रामनवमी निर्णय — ज्ञजभाषा शास्त्रि नन्द किशोर जी कृत प्र॰
रामनवमी ज्ञत त्रिचार -- त्रज्ञात कर्नु क — प्रका॰ ।
रामनवमी निर्ण्य विवेक — त्रि॰ श्री गोवद्ध न शर्मा कृत प्र॰
रामनवमी निर्ण्य — त्रानन्दीलाल जी शास्त्रि कृत प्रका॰ ।
रामनवमी निर्ण्य — त्रानन्दीलाल जी शास्त्रि कृत प्रका॰ ।
रामनवमी विवेक विचार — , , , ,
रामनवमी निर्ण्य — गुर्जरभाषा, पं॰ मूलचन्द शास्त्रि त्रमदलो कृत प्रका॰ ।

रामनवमी-निर्णय -- गुर्जर भाषा पं० श्री मग्नलाल जी शास्त्रि कृत प्रकार।

#### श्री रामायश...

मर्थादापुरुषोत्तम सालात् भगवान् श्री रामचन्द्र के कलिकल्मषव्न चरित्र निरूपक आदि काव्य, महिषं वालमीकि प्रणीत रामायण भागवत पुराण के समाच ही प्रमाणभूत है।

यद्यपि अनेक सहर्षियों ने श्री रघुनन्दन के चरित गान द्वारा अपनी रचना को पावन करते ही लोकोपकार किया है तथापि वह महर्षि पुंगव श्रीवालमीकि के समकत्त नहीं पहुँचता है। वाल्मीकि रामायण भागवन के अनुसार ही समाधि में अनुभूत होने से प्रमाण कोटि में है।

प्रति कल्प में पिततपावन पुण्यश्तोक श्रो राम का प्राकट्य होता है। प्रत्येक कल्प में पूर्विपद्मया कुछ तारतम्य होता है, श्रतः वह चरित शतकोटि प्रविस्तर माना जाता है। रामायण श्रादिकाव्य होते हुए भी काव्यवत् श्रप्रामाणिक नहीं है। उसकी काव्यता तो केवल सर्गनिबन्धन मात्र में है। वह श्राप्तजनों द्वारा उसी प्रकार श्रद्धे य श्रीर प्रमाणमूर्धन्य है। जैसे श्री भागतत—इसी लिए शु० पु० सिद्धान्त में उसे पूर्ण प्रमाण माना गया है। (सर्वे नि० त्रि० ६१) श्री बह्नमाचार्य ने शा॰ नि० की "श्रथीयमेव निखते रिप वेद-वाक्येः रामायगोः सहित भारत पंचरात्रेः" (१०४) इस कारिका में इसके श्राधार भी स्वकीय सिद्धान्त निष्पादन को स्वीकारा है। यह मोच् का साधन श्रीर परमफल है भागवत में श्री शुकाचार्य ने भगवान श्री राम को 'श्रस्मत्प्रसाद सुमुख', (स्क० ६ श्लो०) में साचात् श्रानन्द रूप से वर्गित किया है। श्रीराम सूर्यवंशी होने से द्वादश कलाश्रों से परि-पूर्ण हैं तो श्री कृष्ण चन्द्रवंशी होने से षोडश कला परिपूर्ण। एक मर्यादापुरुषोत्तम हैं तो दूसरे पूर्णपुरुषोत्तम। दोनों एक ही स्वरूप होने से परम श्राराध्य, उपास्य श्रथच भजनीय हैं।

रामायण के निर्माता महर्षि बाल्मीकि साम्प्रतिक वैवस्वत मन्व-न्तर के २८ वें त्रेतायुग में प्रादुभूत हुए थे और इन्होंने श्री रामचरित गाकर लोक को उद्धार का मार्ग बताया। (सर्व० नि० ८१)

बाल्मीकि विरचित रामायण के अतिरिक्त अन्य महर्षियों की रिचत रामायणों भी हैं जो कल्पभेद से अनुभूत रामचिरत्रों को लेकर कुछ विभिन्नता के साथ उपाख्यान प्रस्तुत करती हैं। पर वे बाल्मीिक रामायण के आधार पर ही प्रमाणभूत हैं। स्वतन्त्र नहीं। आपस्तम्बम्ब और विशष्ठ द्वारा रचित रामायण इसी के सम्वाद से मान्यता प्राप्त करती है। श्री बल्लभाचार्य की 'रामायणमनन्तं हि पुराणिमिव सन्मतम' (सर्व० नि० = १) के विवरण आवरण भंग के कथनानुसार विज्ञात होता है कि आपस्तम्बोक्त का प्रचार दिच्चण देश में है। इन रामायणों में जहाँ वारंपिक अवण के अनुसार चिरत का कथन है वहाँ बाल्मीिक रामायण में समाधिजन्य अनुभूति से। इसिलये वही श्माण है।

### रामायण पर शु० सा० साहित्य...

१. श्री रामायगा लोकेश्वरी टीका—श्री बल्लभाचार्य कृत । अप्रकाशित, अनुपलच्ध ।

सावली-गुजरात में प्राप्त सामग्री श्रोर लेख से विदित हुआ था कि श्री वल्लभाचार्य ने सं० १४६४ विजयदशमी के दिन इस 'लोकेश्वरी' टीका की रचना पूर्ण की थी। उल्लेख था कि—''बाल्मीकि लोकेश्वरी टीका श्राचार्य चक्रवित श्रीवल्लभ कृत। विजय दशमी संपूर्ण।

श्री राम-लीलाकुपाकटाक्ष प्रेरणया श्रीमहाभागवत लोकगुरु, आचार्य-चक्रवर्ति...नित्य पाठक्रम पंच सप्त (ति) आवृत्तिः संपूर्णा। कार्तिक शु० ११ अब्द १५६५...( कांक० इति० पत्र ४१)

यह टीका प्राप्त नहीं है। इसका केवल उल्लेख ताडणत्रों में मिला था, जो असावधानी से नष्ट होगए। इसका पूर्ण विवरण 'गुजराती' नामक साप्ताहिक पत्र (बंबई से प्रकाशित) दीणावली सं १९८५, ८६ के विशेषांक में छणा था।

- २. रामगीतम्-कविकलानिधि देवर्षि श्रीकृष्ण भट्ट रचित। जयदेव कविरचित गीतगोविन्द अनुसार श्रीरामलीला विहार। अप्र० (पो० कंठमणि शा. के संग्रह में)
- ३. 'मा निषाद प्रतिष्ठां त्वं'-इत्यत्र रामायणीय पात्र चरित्र-निरूपणम् । पो० श्री बालकृष्ण शास्त्रिकृत। अप्रका० (पो० कंठमणि शास्त्री के संग्रह में )
- थ. 'मा निषाद प्रतिष्ठां त्वं'- इत्यत्र मन्त्रार्थ-प्रतिपादनम्। बालकृष्ण शा० कृत० अप्रका० (पो० कंठमणिशास्त्री के संगह में )
- ५. रघुनाथनामनाटकम्। रचियता अमर किव। अप्रका० अहमदांवादस्थ गो. श्री व्रजरायजी द्वारा प्रदत्त साहित्य में प्राप्त (वि. विभाग कांक० सं. २०१९) भगवान श्रीरामचन्द्र और अहमदावादस्थ नटवरहाल इयामलाल प्रभु-गृह के अधिपति गो. श्रीरघुनाथजी महाराज की समतुलना में रचित। रचना सं. १९४५। अंक ७। पत्र २९। पूर्ण।

#### महाभारत-

संस्कृत साहित्य में जो स्थान महाभारत को प्राप्त है वह अन्य किसी ग्रन्थ को नहीं। ''जो महाभारत में है वही अन्यत्र है। जो महाभारत में नहीं वह अन्यत्र नहीं," पेसा पक प्रवचन है। महर्षि वेद्यास ने जहां १८ पुराणों की रचना की है वहां महा-भारत का प्रणयन कर उन्होंने अपने विद्याल ज्ञान को लिपिबद्ध कर दिया है। भागवत में कहा गया है 'कृतवान भारतं यस्त्वं सर्वार्थ परिबृंहितम् '(प्र0 ५।३) प्रस्तुत लक्ष इलोकात्मक ग्रन्थ में जहां पांडवों का इतिहास है वहां ज्ञान, विज्ञान, नीति, व्यवहार, धर्म, उपदेश आदि सभी विषयों का प्रांजल वर्णन है। यद्यपि प्रसंगोपात्त भगवान श्रीकृष्ण के दिव्य चित्रों का भी उसमें संकलन है, पर उसे प्राधान्य नहीं दिया गया है, और यही कारण है कि-इस महान ग्रन्थकी रचना के बाद भी वेदव्यास की अन्तरात्मा प्रसन्न नहीं हुई, उन्हें स्वीय कृति से संतोष नहीं हुआ। फलतः देविष नारद के उपदेश से उन्होंने श्रीभागवत की रचना की (भाग० प्र. ५। १३)

कहने का तार्विय यह कि- महाभारत में विश्वद रीत्या महत्वपूर्ण ज्ञान का सागर लहरा रहा है। इतमें अन्य ऋषियों के मतों का भी उल्लेख है और व्यासामिमत भी विद्यमान है। तावता पारमाधिक तत्विविधि में प्रस्थान-चतुष्ट्यी के अविरोधी सभी सिद्धान्त प्रमाणभूत है, इससे पारमाधिक भावना का परिपाक होता है। श्रीवल्लभाचार्य ने शास्त्रार्थ नि० की अन्तिम कारिका 'अर्थीयमेव निखिलरिप वेदवावयैः रामायणेः सहित भारत पंचरात्रेः " (शा० नि० कारिका १०४) में महाभारत को प्रामाणिकता प्रदान की है।

जैसा कि- अन्यत्र कहा गया है '' वेदे रामायणे चैव पुराणे भारते तथा, आदावन्ते तथा मध्ये हिरः सर्वत्र गीयते '' रामायण महाभारत तथा पुराण..... भागवतादि...सभी वेद के समकक्ष ही गिने जाते हैं।

महाभारत पर किसी शु० पु० साहित्य का निर्माण नहीं हुआ है; पसा करने की कोई आवश्यकता भी नहीं थी। उसका अर्थ, प्रतिपाद्य विषय स्पष्ट है।

### काव्य नाटक चम्पू आदि-

संस्कृत साहित्य में महाभारत, पुराण आदि के कथानकों को लेकर अनेक काव्य नाटक आदि की रचना की गई है। उनमें देखाजाय तो वास्तिवकता कम और काल्पनिकता अधिक है। अलंकार, छन्द, रस आदि के द्वारा उनमें विचित्रता का समावेश किया गया है, पर वे पारमार्थिक रूप में किसी प्रयोजन को सिद्ध नहीं करते। धर्म के सम्बन्ध में उनका कोई तात्त्रिक उपयोग नहीं होता, पताबता उनकी प्रमाणिकता का कोई प्रश्न नहीं उठता। सफल काव्यनाटक के निर्माता की कीर्ति या उससे होनेवाला आर्थिक लाभ ही उसकी रचना का फल माना जा सकता है। अध्ययन करनेवाले को साहित्यिक निपुणता और साहित्य का ज्ञान प्राप्त होता है, इसके अतिरिक्त अन्य कोई धार्मिक उपयोग नहीं है। (सवै० नि० ८०)

शुद्धाहैत-वाङ्मय में जिन काव्य-नाटक-चम्पू आदि का निर्माण हुआ है वे संस्कृत-साहित्य के रत्न तो हैं ही, उनमें लोकसम्बन्धी वर्णन न होकर भक्ति-उपाख्यानों का समावेश है, अतः उनका विशेष महत्व है। वे एक प्रकार से बाणी को पावन करने और अन्तरात्मा को दिव्य आनन्द से विभोर करने के साधन-से है, वे स्तोत्र भी हैं और चरित्र भी। तावता भक्ति के उद्य में उनका समावेश किया जा सकता है।

यद्यपि कतिपय स्तोत्र, स्तव, अष्टक, आदि की परिगणना काव्यों में की जा सकती है, पर उनका उपयोग मिक्त के साधनांग रूप में किया जाता है। यह काव्य-आदि जिनका यहां परिचय दिया गया है, उस उपयोग में अन्तर्भृत नहीं हैं। यह प्रधानरूप से साहित्यक आनन्द के प्रदाता हैं।

यह साहित्य निम्न छिखित विभागों में वर्गीकृत किया जा सकता हैं:-

- (क) अगवन्माहात्म्यादि—निरूपक। जिनमें श्रीहरि के कथा-चरित्र, स्वरूप और कार्य का वर्णन हैं।
- (ख) साम्प्रदायिक ऐतिहा-निरुपक। जिनमें सामृहिक हैं । इतिहास और आचार्य तथा विद्वानों के चरित्र, स्तुति हैं।

इन ग्रन्थों के नाम से ही उनका परिचय प्राप्त होजाता है अतः वह नामावली के साथ नहीं दिया जारहा है।

### (क) भगवन्माहात्म्यादि-निरूपक साहित्य:-

गीतगोविन्द्-विवृति:- गो॰ श्रीविठ्ठलेश प्रभु॰ विर्धाचत । अप-काशित (सर० भं० सं०६१।२) इसकी प्रथमाष्ट्रपदी-विवृति अपूर्ण। ले॰ सं०१८६९ पत्र ६। भुवनेश्वरी पीठ गोंडल में सं०७० पर विद्यमान है।

गीतगोविन्द-विवृति:- गो॰ श्रो व्रज्ञपालजी रचित अप्रका॰ (सर० मं ६१। २६ तथा ७४। ४३ पर विद्यमान )

#### गीतगोविन्द व्याख्या-गृहार्थ दीपिका:--

रचिवता गोपाल भट्ट (उद्दाभकिव दामोदर भट्टात्मज पैचनदि-वंशज)।

इन्होंने गीतगोविन्द पर शु॰ सम्प्रदाय के भावानुसार टीका की रचना की है जो अहमदाबाइस्थ गो॰ श्रीव्रज्ञरायजी महाराज द्वारा प्रदत्त ग्रन्थ-राशि में उबलव्य हुई है। असावधानी से पुस्तक का प्रथम पत्र कुछ खंडित है, शेष ग्रन्थ १२६ पृष्ठों में लिखा है। \*

गीतगोविन्द-व्याख्या-अज्ञात कर्तृक। अप्रका॰। सर० मँ० ८३, २ पर्ग विद्यमान।

,, विवृति गुजराती टीका। अज्ञात कर्तृक। पत्र ५४, भुवने० पी० गोंडल सं० ७१ पर विद्यमान।

<sup>\*</sup> ग्रहमदावादस्थ गो० श्रीवजरायजी महाराज द्वारा समर्पित गीत-गोविन्द की एक ग्रौर टीका उदलब्ध हुई है।

इसकी ग्रन्तिम पुष्यिका ग्रीर लेखन वाल इस प्रकार है:-

<sup>&</sup>quot; महामहोपाध्याय दिनेश्वर निश्चात्मज श्रीशंकर मिश्र रचितायां शालिनाथ कारितायां गीतगोविन्द-टीकायां रसमंजरी नामधेयायां द्वादशः सर्गः। संवत् १८४८ श्रावण वदी एकादश्यां श्रीकांकरोली मध्ये कृष्णभट्टेन स्वावलोकनार्थ मलेखि।

प्रलयपयोधि-जले- (गीतगोविन्द पद्य) इत्यस्य व्याख्या. गो० श्री वल्लभजी कृत. अप्रकाश सर्०भं०६०, १।१०२

सर सिजनयने- इतिपद्यव्याख्या- गो० श्रीविठ्ठलेश्वर कृत. ले० सं० १८३५। पत्र ७ सु० पीठ गोंडल सं०२८५ पर विद्यमान।

भागवत-माहात्म्य-चित्रका- क्षत्रिय कृष्णचन्द्र रचित । इसका प्रारंभ इस प्रकार है:—

" पठनीयं प्रयत्नेन श्रीभागवतमाद्रात् इत्यालापयतो वन्दे स्वाचार्यप्रवरानहम्।"

इसके अन्त में इस प्रकार पुष्पिका है:-

" श्रीमदाचार्यमाश्रित्य कृष्णचन्द्रो हि बाहुजः श्रीभागवत-माहात्म्य-चन्द्रिकां निर्ममें स्वयम्।" अहमदा्वादस्थ गो० श्रीव्रजरायजी महाराज द्वारा प्रदत्त

अहमदावादस्थ गा० श्रोब्रजरायजी महाराज द्वारा प्रदत्त

रसाब्धि-महाकाव्यम्- गो० श्रीदेवकीनन्दनजी रचित. प्रका०। तेलीबाला बंबई।

अनिरुद्ध-विजय काव्यम्- गो॰ श्रीवल्लभजी (विद्वलेशात्मज) र चित अप्रकार ।

अनिरुद्धोद्धः- गो० श्रीगोकुलनाथजी रचित. अप्रका०। नटवरलाल-मन्दिर अहमदाबाद संग्रह से प्राप्त।

मनोदूत काव्यम्- मठेश इन्दिरेश रचित। प्रकाशित। तेलीबाला बंबई। गुर्जरभाषानुवाद सहित।

हृदयदृत काव्यम्- देविष हरिहरभट्ट रिचत। अप्रकाशित। श्री-मथुरानाथशास्त्री जयपुर के द्वारा विदित।

हृदयदूतकाव्य टीका- पंच० श्रीगर्द्रलालजी भा० मा० रचित। कठोपनिषद् भूमिका में उल्लिखित। अप्रकाशित।

यमुना लहरी-काव्यम्— पंच० श्रीगट्द्रलालजी भा० मा० रचित। भुवने० पीठ गोंडल सं० १९४ पर। ले० सं० १९३५।

कृष्णाभिसार काव्यम्— पंच० श्रीगद्दू० रचित । स्मारक—संग्रहालय धम्बई में विद्यमान ।

- रुक्षिमणी चम्पू:- पंच० श्रीगद्दू० रचित। स्मारक संग्रहालय बंबई। रचना सं० १९४२ के पूर्व।
- बालकृष्ण चम्पः-गो॰ श्रीजीवनेशजी महाराज रिवत। श्रन्थकार द्वारा प्रकाशित। बम्बई।
- बालकृष्ण चम्यू-व्याख्या- पं० श्रीवैद्यनाथशास्त्रि रचित । सूल प्रन्थ के साथ प्रका०।
- इलेषार्थ-विश्वति:- श्रीकन्हैयालालशास्त्रि रचित। अपकाशित।
- सप्तस्वरूपान्नकूट प्रशस्तः- श्रीकन्हैयालालशास्त्रि रचित । अप्रकाशित। सर० भं० ११५, ५६।
- रास-रसवर्णनम् हरिभक्त रचित। ३ अध्याय। पूर्ण। अप्रकाशित। भुवनेश्वरी पीठ गोंडल सं. २०९ पर विद्यमान।
- कांकरोळी- मन्दिरवर्णनम्-वैष्णव गणपति रचित । अप्रका॰ सर्० भं०८९, ६।
- गंगास्तुति:- पं० श्रीगोविन्द भट्ट (नेत हरिकृष्णात्मज) रचित । अप्रकाशित । ७१ श्लोक । रचना सं० १९३३ । पो० कंठमणिशास्त्री के संग्रह में विद्यमान ।
- भगवत्संलाप-पीयूष-भाषारीका- कृष्णदास कृत । अप्रका०। सुत्र० पीठ गोंडल सं० १७४।
- स्तुति-पारिजातम्- देवर्षि पं॰ श्रीरमानाथ शास्त्रि रचित। प्रका॰ बा॰ शु॰ पुस्तकालय बम्बई।
- प्रेमपयोधिः- भक्त कवि नन्ददासकृत श्रमरगीतका संस्कृत रूपान्तर।
  पं० श्रीगिरिधर शर्मा नवरत्न रचित। प्रकाशित
  सरस्वती सदन झालरापाटन।
- विजयेश नामार्थशतम् रचियता अमर किव । अहमदाबादस्थ गो० श्रीव्रज्ञरायजी द्वारा प्रदत्त साहित्य में प्राप्त (वि० विभाग कांक० सं० २०१९)। राजराजेश्वर भरुस्थल्याद्यधीश श्रीमहाराज विजयेशनाम्नां अर्थाः शतम्। रचना सं. १९४२। पूर्ण। पत्र ४४।

- पुष्टिमार्ग के सिद्धान्तानुसार कुछ प्रकीर्ण स्वतन्त्र इहोकों की व्याख्याप इस प्रकार है:-
- वैदानुद्धरते '- इति जयदेवकृत इहोक-व्याख्यानम्-पो० श्री बाहकृष्ण शास्त्रिकृत । अप्रकाशित । कंठमणि शा॰ कं संग्रह में । पं० सं० २३ ग ।
- ' श्रित कमलाकुच '- इति जयदेवकृत अष्टपदी-व्याख्यानम्। श्री बालकृष्ण शास्त्रिकृत पं॰ सं०२३ ग। अप्रका॰
- 'नत्वा सरस्वतीं देवीं— इति लघुकौ सुदीस्थ मंगलक्लोक-व्याख्या अप्रका• धो वा॰ ज्ञा॰ कृत पं० सं• ४ क।
- " बंशीविभूषित करात् '- इति इस्रोक-विवरणम् श्रीवा. शा. कृत अप्रका० पं० सं० २३ च और ३२ क।
- ' आश्लेषाद्तुचुम्बनात् '- इत्यत्र लेखः । अज्ञातकर्तृकः । अप्रका॰ सर्॰ मं॰ ६१-३५ तथा ७३-२०।
- 'ज्ञानीत परमं तत्चं '- इति २छोक-हिन्दी व्याख्या। अज्ञात कर्तृक सर० भं० ६१-२५।
- ' एको देवः केशवो वा शिवो वा '-इति श्लोक-व्याख्या। अज्ञात कर्तृक। स॰ भं॰ ८२-७-१२।

### (ख) ऐतिह्य निरूपक साहित्य:-

- माधव-पत्रिका- श्रीमाधव भट्ट कृत... अप्रकाशित। अप्राप्त। श्री बल्लभाचार्य के चरित्र पर प्रकाश डालने वाले इस ग्रन्थ का परिचय श्रीकन्दैयालाल शास्त्रिरचित 'बल्लभ-दिग्विजय' की उपक्रमणिका में मिलता है, जिसमें इसे आधारकप गिना गया है।
- सम्प्रदाय- प्रदीप- श्रीगदाधरदास द्विवेदि रिचत। प्रकाशित।
  रचना सं॰ १६१० इसमें पांच प्रकरण है। संस्कृत
  गद्यभाषा में-प्रमाण पुरस्तर प्रथम प्रकरण में प्रसंगोपात्त भक्ति, द्वि॰ प्र॰ में विष्णुस्त्राभिचरित, तृ० प्र॰ में
  सर्वसम्प्रदायोत्पत्ति, चतुर्थ में श्रीवह्यभाचार्य-चरित

और पंचम में श्रीकृष्ण-स्वरूप जम्ह का निरूपण है। जिससे सम्प्रदाय की स्थिति पर पूर्ण प्रकाश पडता है।

इसका संपादन प्राचीन प्रतियों के पाठभेद के आधार पर किया गया है।

सम्प्रदायप्रदीपालोक- उक्तप्रनथ का हिन्दी भाषानुवाद पो॰ कंठ-

सम्प्रदाय-प्रदीप-गुजराती भाषानुवाद.....पं० श्री जटाइंकिर शास्त्रि रचित । उक्त तीनों प्रन्थ 'विद्याविभाग' कांकरोली द्वारा प्रकाशित है।

वल्लभ-दिग्विजयः - (यदुनाथदिग्विजय) गो० श्रीयदुनाथजी विरचित।

बल्लभ-दिग्विजय - हिन्दी भाषानुवाद। साहित्याचार्य पं॰ श्री पुरुषोत्तमजी चतुर्वेद कृत। यह दोनों ग्रन्थ नाथद्वारा विद्याविभाग से प्रकाशित है।

बल्लभ-दिग्विजय:- गुजराती भाषानुवाद ", ,, ,, वल्लभ-दिग्विजय:- श्रीकृष्णशास्त्रि (कन्हैयालाळजी) विरचित। बल्लभ-दिग्विजय- हिन्दी भाषानुवाद। पं० शंकर दयालु भिश्र कृत।

यह दोनों प्रनथ अनुवादक द्वारा माधव वाग चन्द्रवाग वंबई से प्रकाशित है।

प्रस्तुत ग्रन्थ पं० श्रीगंगाधरशास्त्रि-पुत्र श्री कन्हैयालालजी शास्त्री ने श्रीवल्लभाचार्य के चरित्र सम्बन्ध में लिखा है। मेने इस ग्रन्थ को मृल प्रति 'भक्ति-भंदार' बीकानेर में बहुत समय पूर्व देखी थी, जो अब संभवतः गो० श्रीत्रज्ञरत्नलालजी महाराज स्रत के पास विद्यमान है। इस ग्रन्थका जो अंश प्रकाशित हुआ है वह केवल तीन प्रस्थान तक ही है, जिसमें श्रीवल्लभाचार्य का मथुरा-प्रवेश तक का ही वृत्तान्त है। इसकी रचना 'सम्प्रदाय-प्रदीप', श्रीयदुनाथजी कृत 'दिग्विजय' और 'माधव-पत्रिका' आदि प्रत्यों के आधार पर हुई है।

इस दिग्विजय में प्रारंभ में किव का आत्म-परिचय और आगे दक्षिण देश और वहां का जाति-परिचय देते हुए श्रीवल्लभाचार्य के पूर्व पुरुषों तथा उनका संक्षिप्त इतिवृत्त दिया गया है- जो प्रादुर्भाव से लेकर भारत-परिक्रमण में मथुरा पधारने तक है।

इस की रचना 'शंकर-दिग्विजय ' की प्रति-स्पद्धी में की गई है। तथापि भाषा भाव और काव्यात्मक वर्णनशैली की ओजपूर्णता से यह उससे न्यून नहीं है, यह स्पष्ट है। प्रकाशित अंश पद्यात्मक है।

इसका द्वितीय व्रजयात्रा-खंड अनुवाद सहित उक्त अनुवादक द्वारा पृथक् देवकीनन्दन प्रेस, बंबई से प्रकाशित है।

वल्लभाष्यान-संस्कृत व्याख्या- गो० श्रीव्रज्ञरायजी रचित।
प्रकाशित। 'वल्लभाष्यान' गुजराती भाषा में श्री
विठ्ठलेखर प्रभुचरण के सेवक श्रीगोपालदासजी का
रचित है जो - अनेक स्थानों से प्रकाशित है और
गुर्जरवैष्णवों द्वारा प्रतिदिन स्तोत्रहर में गाया
जाता है।

यह सर्वेषयम प्रन्थ है जिस की गुजराती भाषा पर संस्कृत व्यख्या की गई है।

बरुस्मारुयान-विवृतिः- गो०श्रीद्वारकेशजी रचित। अप्रकाशित। सर० भं० ७३। ४४ और एक प्रति अज्ञात कर्तृक सं० ७२।२ पर विद्यमान।

वल्लभाख्यान टीका-गो० श्रीत्रज्ञाभरण दीक्षित रचित। इसकी पक प्रति ले० सं० १८५० पत्र ४० भुव० पीठ गोंडल में सं० २२८ पर विद्यमान है। जन्मदिवस तथा अन्य शुभप्रस्तावादि पर राचित। नाथद्वारा विद्याविभाग से प्रकाशित। अनेक अंक।

मङ्गल मणिमाला- जन्मदिन-मङ्गलाशासनानि। अनेक कवि रचित। कांकरोलीस्थ गो॰ श्रीव्रजभूषणलालजी महाराज के जन्मदिवस तथा अन्य शुभ प्रस्तावों पर रचित। कांकरोली विद्याविभाग द्वारा प्रकाशित। अनेक अंक।

सद्गुण-वर्णनमः- अनेक कि व रिचत। पुराण चक्रवर्ती श्रीपुरुषोत्तम भट्टजी के संस्मरण में प्रकाशित। बा० शु० पु० बंबई।

<sup>१</sup>दाशरिथ महाकाव्यम्- पं० श्रीरमणलाल भोलानाथ शास्त्रि रचित। अप्रकाशित। (चरित्र काव्य)

गोविन्द वैभवम् - देविष श्रीमथुरानाथ शास्त्रि रचित। प्रकाशित गीता प्रेस गोरखपुर। (भक्ति काव्य)

साहित्य-वैभवम्- देविष श्रीमथुरानाथ शाखि रिचत। प्रकाशित-ग्रन्थकार द्वारा जयपुर। (साहित्य रचना)

जयपुर वैभवम्- देवर्षि श्रीमथुरानाथ शास्त्रि रचित। प्रकाशित-ग्रन्थकार द्वारा जयपुर। (इतिहासात्मक काव्य)

रसिकरंजनम्-( आर्यासप्तशती )- पो॰ श्रीकुमारमणि शास्त्रि रचित। अप्रकाशित। कण्ठमणिशास्त्री के संप्रह में।

> पो० श्रीकण्ठमणि शास्त्रि विरचित 'शु० पु० संस्कृत वाङ्मय' श्रमाण श्रकरण समाप्त\*।

१ अन्तिम फार्म के मुद्रण समय विज्ञात अन्तिम पांच अन्य, तिद्वियक संकलन में रह गए हैं।

<sup>\*</sup> प्रमेय, साधन श्रीर फल प्रतिपादक अन्थ-साहित्य के लिये श्रिप्रिम श्रंश देखिये।

# "परिष द्वारकादास-प्रकाशन" के विशिष्ट प्रनथ

र. न.पै. सचित्र सर्वोत्तम-स्तोत्र, चारित्रिक टीका (हिं०) (प्रेस में) ३१ र. वा १२५ र. शु॰ पुष्टिमार्गीय संस्कृत-वाङ्मय, प्र. खण्ड ,, 4-00 दों सौ बावन वैष्णवन की वार्ता, तीनों खण्ड ,, ₹5-00 चौरासी वैष्णवन की वार्ता. C-00 3, ( गुज० ) 5-00 12 " खट् ऋतु वार्ता (हिं•) 3-00 वार्तासाहित्य-मीमांसा (गुज०) 0-40 ( हिं• ) १-२५ भाव-भावना वज-परिक्रमा 2-00 " (गुज०) **१-00** कीतन-प्रणाली (पद-संग्रह) ( 後。 ) 6-00 भट्ट-पदावली 0-40 " गोवर्द्धनलीला (स्रदास) 0-24 33 श्रीमद्भागवत और सूरसागर ( निबन्ध ) 0-40 ,, वार्ता-साहित्य (थीसिस) 94-00 ,, पूरा सैट-

(पूरे सैंट पर २०% कमीशन)

## प्रचारित विशेष

| परमानन्दसागर (पद-संग्रह)       | (हिं•)          | 10-00        |
|--------------------------------|-----------------|--------------|
| कृष्णदास ,,                    | <b>"</b>        | 20-00        |
| गोविन्दस्वामी "                | <b>5</b> )      | 2-00         |
| कुम्भनदास ,,                   | **              | ₹-••         |
| चतुर्भुजदास (पद-संग्रह)        | <b>&gt;&gt;</b> | ₹-•₽         |
| छीतस्वामी ,,                   | 19              | ₹-••         |
| जगतानन्द (काव्य)               | 29              | ₹-00         |
| भ्रमण-गीत                      | * *             | 2-00         |
| बह्मभ-वंशवृक्ष                 | >>              | ६-००         |
| तैलङ्ग-वंशयुक्ष                | <b>9</b>        | . ६-००       |
| श्रीद्वारकाधीश-प्रभु (चित्र)   |                 | <b>%</b> -00 |
| महाराजश्री                     |                 | 0,4          |
| Divine Flutist ( अलब्म -       | अंग्रेजी)       | 88-00        |
| दिव्य बंसरी-गायक (,,           | गुज॰)           | · ? o00      |
| व्रतोत्सव-टिप्पणी (सं. २०२०    | fa. )           | · 0-24       |
| वस्नभीयसुधा ( निबन्धमाला ) ( व | ार्षिक)         | 3-00         |

न प्राप्ति-स्थान बैठक-मदनझाँपा, बढोदा.

